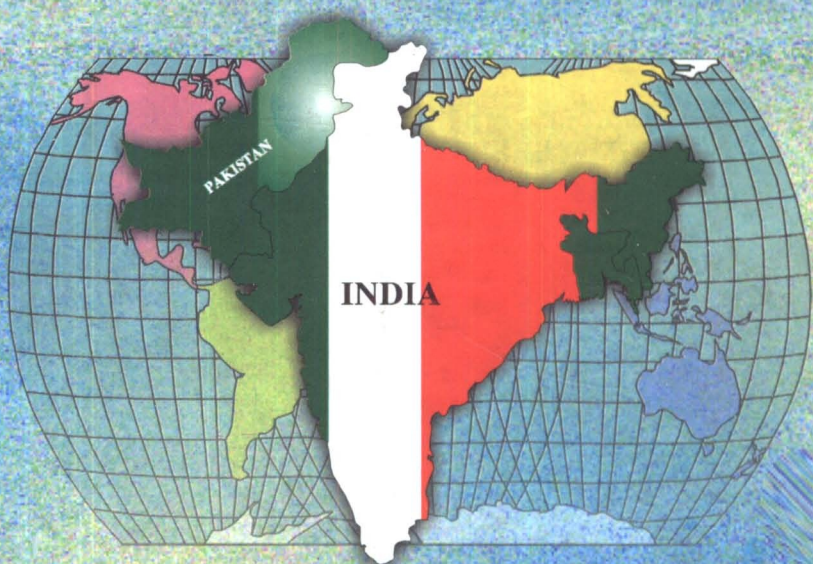


مولانا ابوالکلام آزاد  
ن

پاکستان  
کے  
بارے میں کیا کہا؟



محدث  
احمد حسین کمال

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب نہام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ (Upload) ←

کی جاتی ہیں۔ ←

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تلیخ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾ ←

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ ←

کتاب نمبر  
مولانا ابوالکلام آزاد  
نے  
ماکستان کے بارے میں کہا؟

مُکتَب  
احمد حسین کمال

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com).

مکتبہ حمال

تھرڈ فلور جسن مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

## جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں

نام کتاب ..... مولانا ابوالکلام آزاد نے  
 پاکستان کے بارے میں کیا کہا؟  
 مرتبہ ..... احمد حسین کمال  
 اہتمام ..... میاں عبد الحمکھان  
 ناشر ..... مکتبہ جمال ۵ لاہور  
 مطبع ..... تیلی اسٹریٹ ۵ لاہور  
 سن اشاعت ..... 2008  
 قیمت ..... 100 روپے

www.KitaboSunnat.com

ملنے کا پتہ:

## مکتبہ جمال

تیسرا منزل، حسن مارکیٹ، اردو بازار، لاہور

فون: 0300-8834610 7232731

E-mail: maktabajamal@yahoo.co.uk

E-mail: maktabajamal@gmail.com

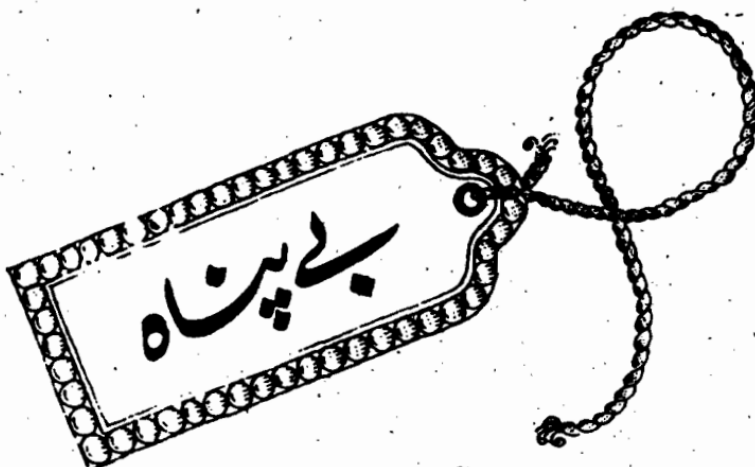
کتاب و سنت کی روشن مہل ملکی بحق و ملکی اور محفوظ کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

# فہرست

## عنوانات

www.KitaboSunnat.com

|     |                                                |
|-----|------------------------------------------------|
| ۱   | بے پناہ                                        |
| ۵   | وضاحت                                          |
| ۶   | انتساب                                         |
| ۷   | نہیں ملت کہ تاپ شنیدن دہستان میری              |
| ۱۲  | ابوالکلام آزاد، کون تھے؟ اور کیا تھے؟          |
| ۱۳  | ابوالکلام آزاد، فرمودات و نگارشات کی روشنی میں |
| ۱۴  | ستنگ ہاتے میں                                  |
| ۱۹  | مорт ایک زمانہ کی نہیں، کئی زمانوں کی موت      |
| ۱۲۵ | وہ رپنی ذات سے اک الجمن تھا                    |
| ۱۲۶ | ایک اہم کام                                    |
| ۱۳۱ | کتوپات مولانا غلام رسول ہر                     |
| ۱۳۱ | ابوالکلام آزاد، ان شورش کا شیری                |
| ۱۳۳ | روح آزاد، ساغر صدیقی                           |



میری پوری زندگی، ایک کھلی کتاب ہے!  
 میں بے غرض ہوں، اور جو بے غرض ہوتا ہے، بے پناہ ہو جاتا ہے۔  
 آپ سمجھے!  
 بے پناہ کون ہوتا ہے؟  
 نہیں!  
 آپ نہیں سمجھے،  
 میں بتاؤں!  
 بے پناہ وہ ہوتا ہے، جسے کوئی تلوار کاٹ نہیں سکتی۔  
 انہیں پاری منت میں  
 فرق پرست ہندوؤں سے  
 مولانا الزاد کا خطاب

کسی بھی پاری منت یا دس میں کبھی بھی اس سے زبردست تقریب میں سے  
 کی گئی ہوگی؟

# وضاحت

www.KitaboSunnat.com

اُس کتاب کے مدد جات کی حیثیت ایک تاریخی و رشکی ہے۔ مُسلمان ملت کے لئے، راضی کے تمام اکابر، اپنے اختلافِ مذکر و نظر کے باوجود ایسا اٹاٹہ ہیں، جس پر مُسلمان ملت کے اجتماعی و جوگی اساساتِ اتمم ہے۔

مولانا نذیر حسین دہلوی، مولانا محمد قاسم نانو توی، مولانا فضل حق خیر آبادی، سرستید، ابوالکلام، شیخ النند، اقبال، مولانا محمد علی جوہر، ظفر علی خاں، مولانا عبید اللہ سندي، عطاء اللہ شاہ بخاری مولانا مدنی اور قائد عظم ایسی شخصیتیں تھیں، جن کی چھٹا پ برتاؤی ہند کے مسلمانوں کی حالیہ تاریخ پر اتنی گہری ہے کہ ان میں سے کسی ایک کی بھی نفعی کرنے سے، یہ ملی ہیں کل او ہمارہ جاتا ہے۔

جن طرح پاکستان کی تاریخ کی تشكیل میں ہم، یا قوت علی خان، مولانا عثمانی، مولانا احمد علی لاہوری، ہمرودی، مودودی صاحب، اتوپ خان ہفتی محمود، ولی خان، مولانا نورانی، جعین، بحاشانی، بحقوق حتاب، مولانا غلام عزت، اور اصغر خان میں سے کسی کی نفعی نہیں ٹکر سکتے۔

کمال

(ہما اکتوبر ۱۹۷۴ء)



[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com) جو

مولانا ابوالحکام کزاد رحمۃ اللہ علیہ کے ہم عصر و ہم نو اتنے  
جہن کی

بے ووثی خدمت، بے غرض دینی جتو جہد اور بے ذاغ افکلی  
کردار کے نقوش اسلام اور وطن کی تاریخ میں جماؤ اولاد  
بن چکے ہیں۔

اور جہن کی

عظیم جدو جہد کی یاد سے آئندی نسلیں، قرن ہاتھ تک  
فیض یاب ہوتی رہیں گی کہ  
ہر گز نمیر د آن کہ دشن زندہ شد پیش  
ثبت است پر خبریہ عالم دوام

# ہمیں مت کش تاثر نہیں ماساں نہیں

۲۵ سال بعد، پاکستان کی تاریخ ہی ہیں، بلکہ بِرِ صنیع کی تاریخ بدلتا شروع ہو گئی ہے، اور ان ۲۵ سالوں میں جنوب ایشیا کا سیاسی نقشہ یکسر مارل چکا ہے۔

بِرِ صنیع اور پاکستان کی حالیہ تبدیلیوں نے مولانا ابوالکلام ازاد کی یاد کوتا زہ کر دیا ہے۔ آج بیشتر زبانوں سے یہ جملہ سُنْتَ میں آرہا ہے کہ :

\* مولانا ابوالکلام نے جو کچھ  
کہا تھا، وہ سب کچھ درست  
ثابت ہو رہا ہے ۔

اور ہر شخص کو جستجو ہے کہ وہ سب کچھ جان لے، جو مولانا ازاد نے پاکستان اور ہندوستان یا بالفاظ دیگر بِرِ صنیع کے مسلمانوں کے مستقبل کے بارے میں کہا تھا

یہ بات تو دوست و ستمن لا براپتوں و پر اپتوں سب ہی کو تسلیم ہے کہ مولانا ابوالکلام کی شخصیت بِرِ صنیع ہی میں نہیں بلکہ ایشیا میں، علی اور سیاسی اعتبار سے منفرد ویکتا اور بلند و بالا سمجھی گئی تھی اور مغرب کے مقابلہ میں ان کی ذات کو مشرق کی عظمت و برتری کی علا

کہا گیا ہے۔

با ایں ہمہ پاک و ہند کے مسلمانوں میں ان کا سیاسی موقف  
و مسلک متنازعہ فیہ رہا ہے، افدو اتفاقہ و مخالفہ انداز میں ان کے  
موقف و مسلک پر بہت کچھ کہا اور لکھا جا چکا ہے۔ لیکن :

\* ایک بات پر سب کا اتفاق ہے کہ وہ عصر حاضر میں اسلام کے  
سب سے بڑے شارح اور ترجیح تھے، اور مشرق کی غلام  
قومیں و مسلمان ملت کی آزادی کے اولین نقیب، اور سب سے  
بڑے داعی تھے۔

پاکستان کے مسلمان آج ایک ہمایت ہی شدید ذہنی کرب و  
اضطراب اور فکری اندرعہ اور تشویش کے دور سے گزر  
ہے ہیں، ان کی تمام امیدیں ایک ایک کر کے مسار ہو چکی  
ہیں، صرف ۲۵ سال کے مختصر عرصے میں وہ اپنے وطنی  
وجہ کا نصف حصہ کھو چکے ہیں، اور باقی نصف  
حصہ میں علاقائی افتراق کے خطوط کو ابھرتا دیکھ رہے  
ہیں۔ بت صنیع کے مسلمانوں کی ملی وحدت کے وجود کا باظ نظر  
ہیکل انہوں نے تعمیر کیا تھا، وہ تقسیم و تقسیم کے ہم تائی  
اور سیاسی علکے قدریعہ پارہ پارہ ہو چکا ہے۔ قائدِ اعظم  
جو حصہ زمین انہیں لے کر دیا تھا، وہ اسے بھی متعدد  
ہمیں رکھ سکے۔

لے سلسلے میں سب سے زیادہ ذہنی اور جسمانی  
صدسہ اُن مسلمانوں کو پہنچا ہے، جو ہندو  
کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

اکثریت کے صوبوں میں آباد تھے اور حصولِ پاکستان کی جنگ میں سب سے پیش پیش تھے ۔۔۔!!

لنسیٹر ہند کے بعد وہ لاکھوں کی تعداد میں، اپنا پیداواری وطن ترک کرنے پر جمیوں ہوئے، اور آب ۲۵ سال کی خانہ ویرانی و خانہ بدوشی کے بعد، مشرقی پاکستان کی عیلاندگی و خاتمہ کے سانحہ نے ان کے مستقبل کو ایک بار پھر بے یقینی بنا کر رکھ دیا ہے۔ آج جن سر زین پران کے پیریں، وہ سر زین بھی ان کو اپنے پیروں تک شکلی معلوم ہو رہی ہے۔

غرض کہ آج ان کی قیادت و امامت کے وہ تمام بُت ایک ایک کر کے ٹوٹ چکے ہیں، جن کی جاذبیت نے عرصہ دنارا تک، ان کے دل و دماغ کو ہیجان انگیز سیاسی اور مذہبی سحر کے طسلم میں جکڑے رکھا تھا اور جن کی پرستش میں وہ ایسے کھوئے گئے تھے کہ اپنے گرد پیش کا انھیں نہ لبھی ہوش نہیں رہا تھا۔

تا آن کے وقت کے طوفانوں اور سیلاجوں کی یورش نے ان کے خوابوں کی ساری متاع موجود حادث کے ایک ہی ریلے میں بہس کر رکھ دی۔

وہ اپنے ماٹھی پر نالاں، اپنے حال پر گریاں، اور اپنے مستقبل کے بارے میں پڑیاں ہیں، اور ایسے مفتام پر کھڑے ہیں، جہاں سے کسی منزل کی طفہ کوئی راہ نہیں جاتی۔

ان کے یقین و اعتماد کی رُوح پارہ پارہ ہو گئی ہے اور سالہا

سال کے شہرے خواب صراحتی ہوئے ہیں۔

- آج وہ اپنے وجود کے تحفظ کے لئے فکر میں ہیں۔
- آج وہ اپنے دین کے تحفظ کے لئے فکر میں ہیں۔
- آج وہ اپنے عقیدہ اور ایمان کے تحفظ کے لئے فکر میں ہیں۔
- آج انہیں اپنے کھوئے ہوئے یقین و اعتماد اور عزم و حوصلہ کی تلاش ہے۔

**لارڈ** وہ جانتا چاہتے ہیں کہ ابوالکلام  
کے افکار کی میحانی میں ان کی موبیوہ  
ہر لئے بیمانی ہا۔ بھی کوشش تیوبہست  
بلاج موجود ہے۔

رومیو نے بھی حضرت مسیح علیہ السلام کی دعوت کو  
سختی کے ساتھ مُسترد کر دیا تھا۔ اور حضرت مسیح پر  
رومی زبان کی تمام گالییاں، ہر قسم کا استہزا، اور ستم رانی کا  
ہر حریب استعمال کر قلاحتا۔ حتیٰ کہ بات صلیب تک  
جا پہنچی تھی۔

لیکن پھر دو سو سال بعد وہی رومی، اپنے ظالماً روتی پر کھپتاے  
حضرت مسیح کی دعوت کو ان کے بعد لبیک کہا، اور ان کے ایسے  
پیروکار بنے کہ مسیح روم کے جھنڈے یورپ کے آخری رکنیک  
گماڑ دیتے۔ تاریخ آج تک روم کی اس غلبت کے آثار و باقیات  
کی حفاظت کرتی چلی آ رہی ہے۔

یا اب وہ وقت نہیں آگیا ہے کہ بڑے صفیروں کی مسلمان  
ست ۲۵ سال کی معزود میوب اور ڈیٹیو کے  
بعد اپنے مسترد کئے ہوئے مسیحائی ملت  
کی فکر و دعوت کی طرف رجوع کرے؟ اور  
تاریخ کے ایک نئے دور کا سنگ بنیاد رکھ دے؟  
وقت کو، اب سوال کے جواب کا انتظار ہے — !

## حُسَمَّرِينَ كَمال

جمعۃ الکادییہ سی ۱۵۳  
کو زنگی ۶۔ کراچی ۳۱

(۲۱ اکتوبر ۱۹۷۳ء۔ کراچی)

## الْإِسْلَامُ كَانَ فَقْسَانٌ

اگر ایک فرشتہ آسان کی پہلوں سے اُتھ آئے، اور دہلی کے  
قطب مینار پر کھڑے ہونک اعلان کر دے کہ سوراچ چوہیں  
گھنٹہ کے اندر مل سکتا ہے، بشرطیکہ ہندوستان، ہندو  
مسلم اتحاد سے دست بردار ہو جائے۔ تو میں سوراچ سے  
دست بردار ہو جاؤں مگا۔ کیوں کہ اگر سوراچ کے ملنے میں  
تا خیر ہوئی تو یہ ہندوستان کا نقصان ہوگا۔ لیکن اگر  
ہمارا اتحاد جاتا رہا تو یہ عالم انسانیت کا نقصان ہے؛  
(۱۹۷۳ء میں ایک خطاب)



کُون تھے؟ اور \*

کیا تھے؟ \*

دنیا کو ہے اُس ہمدی برقی کی ضرورت  
ہو جس کی نیگہ نیز لامعہ عالم افکار  
• اقتباس •

## تعارف کرتے ہیں :

- \* نواجہ حسن نظای اردو زبان کے مشورا دیب اور صوفی
- \* علامہ سلیمان ندوی ہندوستان کے مشور عالم
- \* جان گنتھر مشور امریکی اہل قلم
- \* ملا داحدی دہلی کے مشورا دیب
- \* چراغ حسن حسرت ادیب اور اہل قلم
- \* جواہر لال نہرو وزیر اعظم ہند
- \* مہا دیو ڈیسائی سیکریٹری گاندھی جی
- \* نیاز فتح پوری مشورا دیب
- \* عبد الرزاق ملیح ابادی مشور اہل قلم
- \* ڈاکٹر بی، روی، کیسکر ماہر تعلیم اور وزیر ہند
- \* شورش کاشمیری مدیر چھٹان

# وتکمیلی تصویر

خواجہ حسّن نظامی

”سر و تد، دو ہر ابدن، گورا نگ، ایرانی وضع کی بڑی بڑی آنکھیں، کت بی چہرہ، سفید چھوٹی ڈار ڈھی، آواز سُریلی اور بیشنہ مزاج میں تملکت اور وقار، طبیعت میں شوخی و فراحت۔  
دہلی کے رہنے والے ہیں، ایک بڑے پیر کے بیٹے ہیں، مگر پیری مُریبی کے زیادہ دل وادہ نہیں ہیں!

قوم سید، پیشہ آزادی اور بے نیسازی، حافظہ کی قوت  
بے مثال۔ تصور کی طاقت، چیونٹی کی ناک اور چپل کی آنکھ سے ٹھہری ہوئی،  
تقریر و تحریر کے خود مختار بادشاہ، نازک مزاجی میں تماشاہ۔  
سیاست دانی میں ہر ہندو ہلکا میں سو قدم آگے ॥

بیرون ہند کے مسلمانوں میں اور امریکیوں اور انگریزوں میں بھی  
مقبول ہیں ॥

یورپیں مورخ سوچتے رہتے ہیں کہ ان کو یورپیں کیونکر ثابت  
کیا جائے ॥

صلحت ابوالصالح چالیں کروڑ باشندوں میں، ایک ایسے  
ہندوستانی ہیں جو یورپ کی سیاست کو..... سمجھتے بھی ہیں، اصل  
کے واکوں غیر ڈھال کے روکتے بھی ہیں، اُسکر اکیں نکیلا سیاسی نشرت  
کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

حریت کو مارتے جاتے ہیں، اور کتنے جاتے ہیں — غالباً کچھ زیادہ تکلیف نہیں ہوتی ہوگی — یہ ابجکشن آپ کی بیماری کے لئے بہت ہی مفید ہے!

پنڈت جواہر لال نہرو نے اپنے ایک رازدار دوست سے کہا، کہ جب مولانا ابوالکلام اور سید کرپن کی گفتگو کا میں ترجمہ کر رہا تھا، تو مجھے ہیتہ ہوتی تھی کہ مولانا ایسی گرفت سوالات کے ذریعے کرتے تھے کہ سرکرپن جواب سوچتے رہ جاتے تھے۔

قرآن مجید پر ایسا عجور ہے، اور اس کے مقاصد کو آنا زیادہ سمجھتے ہیں کہ مصروف شام کے علماء جدید بھی شاید اتنا نہ سمجھتے ہوں گے۔ ہوش نسبھا لئے ہی مسلم لیگ کو سمجھ لیا تھا۔ ۱۹۴۷ء میں مشزاہ سروری کے مکان پر انہوں نے حسن نظامی کو ایک کانٹہ پر یہ لکھا تھا: ”سب باتی منظور ہیں باستثنائے شرکتِ مسلم لیگ!“



”مُعاف فرمائیں، اگر میں کہوں کہ اسلام ہندوستان میں آکر اور تمام مقامات سے بہت زیادہ مسخ ہوا۔ ابھی ہندوستان رہم و رواج کے بہت سے بخات ہیں ملی تھی کہ تقسیم فنڈنگ کا ایک نیا بہت کوئی آباد کر دیا گیا؟“

————— (الہلک ۱۹۴۳ء۔ ایک خط کے جواب میں)

# رائجی کاظمیہ بند



علامہ سلیمان ندوی

اگر ہمارے نظر بندوں میں کوئی ایسا ہے جو اُسہہ محمدی پر فائز ہوا (یعنی اللہ مولانا محسود الحسن کی طفیل اشارہ ہے) تو ہم میں ایک اور ہتھی ایسی ہے جو اُسہہ یوسفی علی کے درجہ پر محنتاز ہوئی، جس عزم و استقلال استغفار اور قوت ایمانی کے ساتھ مولانا نے یہ زمانہ بسرا کیا ہے ذہ آئمہ سلف کی یاد کو تازہ کرتا ہے شاید سب کو معلوم نہ ہو کہ انھوں نے حکومت کا وظیفہ لینے سے انکار کر دیا اور اعلنت نظر بندوں کا مابہار عظیمہ بھی قبول نہیں کیا۔ اس زمانے میں ان کو جو مالی و قیمتی پیش آئیں وہ صرف سعادتی الشکور کے رمز میں پہنچاں ہیں۔ یہ معلوم ہو گا کہ رات کو انھیں گھر سے نکلنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ اس بناء پر وہ نماز عشاء کی جھات میں شرکیں نہیں ہو سکتے تھے۔ لیکن انھوں نے اسے گوارا نہ کیا انھوں نے حکومت سے اجازت چاہی اور جب کوئی جواب نہ ملا تو برملا اعلان کر دیا کہ فریقہ الہی میں انسانوں کے فرمان مانع نہیں آ سکتے! آہ جسیم میں سے سکتے ایسے ہیں جو آزادی کے پرست پر بھی اٹھ کر ٹھاکے آگے کر سر نہیں جھٹکا اور ایک وہ عباد صالحین ہیں جو قیسہ و تنگی میں بھی مساجدِ انبیٰ کی یاد فراموش نہیں کر سکتے!

راپچی ایک ایسا مقام تھا جہاں مسلمان نہایت ذلت و نیکت کی حالت میں تھے جہالت اور باہمی خانہ جنگی نے ان کو گرد و پیش کے عالات سے ناواقف کر رکھا تھا۔ عیسائی مرشدزدیوں کا جبل پر طرف پھیلا ہوا تھا۔ عالم دین کا وجود اس خطہ پر نہ تھا۔ مذہبی احساسات کی روح ان میں مردہ حق تینکن مولانا کے پرتو صحبت نے چند ہی سال کے بعد وہاں کی زمین و آسمان کو ملا دیا۔ اب یہاں **لِسْلَامِی** (اسلامی) تھجھٹی کا نام نہیں ہے۔ ایک مدرسہ اسلامیہ کی بنیاد رکھتے ہیں۔ علماء ذمہ دار ہیئت کے مواعظِ حسنہ کا فہارس جلوہ نظر ہتا ہے۔ مذہب و ملت کی روح کو ان کے چشم دن میں گرد و پیش کرتے ہوئے پاتے ہیں اور وہاں کے فقرا اور خاکشینوں میں اب یہ حوصلہ دیکھتے ہیں کہ علم کا پہلا کعبہ اس دیار میں رہ خود اپنے زور بانو سے قائم کر کے رہیں گے جہاں ایک عالم وین کا وجود نہ ہے اور ان اب یہ گوششیں ہو رہی ہیں کہ سینیگڑوں علماء دین اس خاک سے پہنچ ہو گر اس سر زمین کو منور کریں جہاں مسجدیں بے چراغ تھیں وہاں ایک خود کشید سے دیر و حرم میں ابھالا ہو گیا۔

زمانہ قیام راپچی میں ایک سال تک جامع مسجد میں مولانا نے مسلمانوں کو قرآن مجید کا دیت دیا۔ زیادہ تر اوقات سے تالیف و تعلیف میں بس رہوئے ترجمان لہت تھاں اسی زمانے میں ختم ہوا۔ **البیان** تفسیر قرآن میں ایک جامع تعلیف کا سلسلہ ۲۳ پاروں تک پہنچا۔ فتحِ سلسلی پر بعیض فیضانہ تعلق بکے مرشد کتب و سنت کو پیش لفڑ رکھ کر منتشر درستائیں "الصلة"، "البرکۃ"، "النیح"، "النکاح" ترتیب دیتے۔ سوانح عجودیں کا سلسلہ شروع کیا۔ اور ان میں علامہ لہت تھیسے، علامہ ابن قیم اور شاہ ولی اللہ مساحیب کے سوانح

قلیل بند کئے۔ ایک رسالہ متن قرآن اور بعض دوسرے عوامیات علمی پر سخنور کیا۔ ان سطروں کو لکھتے وقت مجھے دھوکا ہوا ہے کہ میں خود امام ابن تیمیہ اور امام ابن قیم یا شہنام الامم سرخی اور ایتہ بن عبد العزیز انلسی کے حالات تو ہیں لکھ رہا ہوں!

اس میں کوئی شبہ نہیں ہے کہ نوجوان مسلمانوں میں قرآن پاک کا ذوق مولانا ابوالکھلہم کے "المھللا" و "الدبلاغ" نے پیدا کیا اور جن ہلوب بلاغت کمال ایش پردازی اور ترقی و سخنور کے ساتھ محفوظ نے انگریزی خوان نوجوانوں کے سامنے قرآن پاک کی ہبہ آیت کو پیش کیا اس نے ان کے نئے ایمان اور بیعت کے نئے نئے دشائیے کھوں دیتے اور ان کے دلوں میں قرآن پاک کے معانی و مطالبہ کی بلندی و وسعت کو پوری طرح نمایاں کر دیا۔ ضرورت ہتھی کہ اسی موڑ قلم سے قرآن پاک کی پوری تفسیر شائع ہوتا کہ عربی سے نابالد مسلمانوں کے نئے نور پیش اور از اذن بعیدت کا سرو سلامان اور میں میسر آتے۔

۱۹۱۲ء کے شانقین کا اصرار عطا اور خود مولانا کی بھی خوشی کو وہ قرآن پاک کا ایک ترجیح اور ایک تفسیر کہیں۔ چنانچہ فلزندی کے میان میں آپ نے تفسیری ترجیح کی طرف توجہ کی۔ لیکن ساتھ ہی ساتھ بڑی تفسیر لکھنے کا خیال بھی ان کے دل سے چھو ہیں ہوا۔ لیکن جنگ عظیم کے اعلان کے بعد سیاسی ڈاگر کا وہ سلسلہ شروع ہوا جس نے ان کے جیسے آزاد کو بارہ گفتار اور بارہ آزاد کیا۔ اس سلسلہ قید و حسین میں ان کے مقتدا مسروقات بھی بارہ انظیبدہ ہوتے۔ آخر ان پے اور پے حادث کی پاؤ تند نے

ان اور اس کو برگزدہ اور منتشر کر دیا۔

مصنف کو سبب کبھی جمل کے اندر یا باہر یک سوئی نصیب ہوئی اس نے ان اولیٰ پڑیاں کو از سرِ فور مرتب کرنا شروع کر دیا اور عجیب نہیں کہ مثلاً ہاتھ کا یہ شتر اس وقت ان کی زبان پر ہوا۔ سے میں آج بیٹھا ہوں ترتیب دیتے و فرتو کو ورنہ ہی جبکہ اڑاے گئی ہوا ایک ایک

بہر جعل وہ جملہ کہ وقت آیا کہ مولانا آزاد نے اپنے ترجمہ و تفسیر کی پہلی جلد ترجمان لٹھ کر مرتب کر کے شائع کی۔ اس جلد میں سورۃ ناتھرہ کی مکمل تفسیر اور سورۃ بقرہ، آل عمران، نہاد، مائدہ اور نعمت م پہنچ سورتوں کا (جو آٹھ پاروں پر مشتمل ہیں) تفسیری ترجمہ ہے۔ مصنف ترجمان لٹھ آن کی یہ دید و دری واد کے قابل ہے کہ انھوں نے وقت کی روح کو پہچانا اور فتنہ فوج کے عہد میں اس طرز و داش کی پیروی کی جس کو ان تینیں اگے اڑا کر قبضہ نے لفڑی تار میں پسند کیا تھا۔

”ترجمان لٹھ آن“ وقت کی مہم چیز ہے۔ صورت ہے کہ اس کو گگھر پھیلایا جائے اور فوج افول کر اس کے مطابق کی ترغیب دی جائے!



## علام کا شہنشاہ

★ جہان گنثہر ★

مولانا آزاد کی عمر پچاس کے قریب ہو گی۔ وہ ایک فلاں فراز اور مسلم عالم ویں ہیں اور یقیناً دنیا سے مشرق کے بہت بڑے علماء و فضلاً میں سے ایک ہے۔ وہ کتابوں کے کیڑے، صاحب فراست، عالم جبراں اور قرآن مجید پر ایک جدید نگار بہترین تفسیر کے ملکہ ہے ایں اُن "یہ میر العقول اور نادر و زیگار شخصیت پندرہ سال کی چھوٹی سی عمر میں ہی فارسی، عربی اور دینیات کی سب سینیت اور سینیت شخصیت بن چکی تھی؟"

مولانا رکن الحجۃ مسلمان ہونے کے باوجود مذہبی عقائد کی تحقیق و تدقیق میں جدت پسند ہیں اور پھر موجودہ (ام) اسلام کی طرف ان کا رو قیہ بھی شجیدی اور اسلامی ہے۔ انہوں نے مسلمانوں کو تویی تحریک کی طرف مائل کرنے کی کوشش کی۔ اور وہ ان مخدوں سے پسند ہستیوں میں سے ہیں جہنوں نے گاندھی جی کے میدان میں آنسے پہنچے یہ ہم تحریک شروع کی تھی۔

۱۹۱۳ء میں انہیں انقلابی سرگرمیوں کی بنا پر نظریہ کردار یا گیا تھا۔ جب ۱۹۲۰ء میں رہا ہرستہ تو تحریکیں عدم تعاون کی سرگرمیوں میں بے طرح مشغول ہو گئے۔

۱۹۲۳ء میں انہیں کانگریس کا صدر منتخب کیا گیا اور کانگریس کی  
ساری تاریخ میں وہ سب سے کم عمر صدر تھے۔  
مولانا کی یکتائی روزگار خصوصیت ان کی شخصیت میں وہی روایت  
علیہ اور نظریاتِ جدیدہ کا حیثیت انہر ربط و ضبط اور ترتیب و تزوین ہے!  
انہیں بجا طور پر پڑھنا یہ علم و فضل کہا جا سکتا ہے!

---



### مکمل عوامی نفسیات

افسوس! کہ تم حقیقی اور سچی ہات کہنے والوں کو پسند نہیں کرتے،  
تم نایاب کے پنجابی، شود ہنگامے کے ہندسے، اور وققی جذبات و  
انہمابہ تھیاں کی مخلوق ہو۔ تم میں نہ اتیلا رہے، نہ نظر۔ نہ تم  
ہدست ہو، نہ پچانچتے ہو۔ تم جس قدر تیز و قدر کر رہے ہو، اتنی ہی  
تیزی کے ساتھ فرار بھی کر جاتے ہو۔ تمہاری الماعت جس قدر سہل  
ہے، اور تمہاری اولاد جتنی سستی ہے، اُتنا ہی تمہارا اخراج  
آسان ہے۔ پس نہ تو تمہاری تحسین کی کوئی قیمت، نہ تمہاری توہین  
کا کوئی فائدہ۔ نہ تمہارے پاس رائع ہے، نہ دل۔ دساؤں ہیں  
جن کو تم اونکار سمجھتے ہو۔ خلوات ہیں جن کو تم عوام کہتے ہو۔  
نہ طراطی! میں تمہارے ساتھ کیا کروں؟ (ایک خطاب سے اقبال)



# قرآنی سیاست کا ماہر!

☆ مُلَّا وَاعْتَدَى ☆

”إِنَّمَا الْمُنْذَرُ مَوْلَانَا الْبُوْلَكَلَامُ أَذَادَ مِنْكَ مَعْذِلَةَ مِنْهُ مِنْ بَيْدَا ہوئے۔ اور  
مہندگستان آکر بھی دہلی سے باہر رہے۔ لیکن ان کے والد حضرت مولانا  
خیر الدین دہلوی تھے۔ پنڈت کے کوچ میں رہتے تھے۔ مولانا الْبُوْلَكَلَامُ اُذَادَ  
خود شروع شروع میں اپنے نام کے ساتھ دہلوی لکھا کر تھے۔ .....  
مولانا الْبُوْلَكَلَام کے بڑے بھائی مولانا ابو الفرج راہ بھی دہلوی تھے تھے۔  
لہذا کوئی وجہ نہیں کہ میں مولانا الْبُوْلَكَلَامُ اُذَادَ کو دہلی والوں میں  
شامل نہ کروں اور دہلی کو اس شرف سے محروم رکھوں کہ اسے مولانا بیسے  
فاضلِ مُداویب، مقرر اور مدبیر سے فیضت ہے۔

مولانا الْبُوْلَكَلَام، سید عبده مصری اور جبل الدین افغانی کی  
صفت کے فاضل ہیں۔ فارسی کی میثل ہے، ”سیک من علِم را ده من حکل دکار  
است۔“ مولانا کے پاس وکس من عقل نہیں سون من عقل موجود ہے۔  
تحقیر و تقریر کے مولانا باوشاہ ہیں۔ ان کے اخبار ”اللهلal“  
کا مسلمانان مہندگوں کو جگانے میں سب سے زیادہ خفہت ہے اور جن انساز  
سے انہوں نے سوتوں کو جنجنہوں کو جنجنہوں کو جگایا تھا، اس اذاد سے  
جنجنہوں نے دوسرے کے نئے نہیں۔ ان کی زبان اور ان کا طرزِ بیساد

گوئی کیاں سے لائے گا؟

معلوم ہتنا ہتھا کہ عرکش کا پایہ پکھنے کو کہہ رہے اور پول رہے ہیں ۔  
تقریب میں مولانا اور میری کرتے ہیں ۔ سال ۱۹۱۴ء میں ایک بوڑھے اور  
تجھے کارخانہ عبداللہ خان ولی کے سپنڈنٹ سی، آفی، ڈی، ہیں ۔ میرے  
مکان سے ملا ہوا ان کا مکان تھا ۔ انہوں نے ایک وقت مجھے  
سے کہا ہے ۔

وَ الْمَالَكَمْ قَرَبَرَ نَهِيْنَ كَرَتَهُ جَادُوْ كَرَتَهُ ہِيْنَ ۔ جِنْ دِنْ چَاہِيْا  
عَذَدْ گَزَّا سَكَتَهُ ہِيْنَ ！ ۝

ایک پولیس ولے کے نزدیک کمی کی اہمیت کا اس سے بڑا معیار  
نہیں ہو سکتا!

غیر منضم ہندوستان میں مسلمانوں میں جو صورٹا بہت شعور آگیا تا  
اس شعور کے پیدا کرنے والوں میں مولانا کامیم ہتھیار زخمی کرتا  
تھا ۔

تقریب اور سیاست واقع کی یہ گیفتگی ہے کہ آج سے بیس برس  
پہلے ایک ذمہ دار بندگ نے پنڈت جوہر سہرا لال نہرو کے مندرجہ ذیل  
الفاظ سناتے تھے ۔

۹ میزین میسٹر علی سیاست ہی نہیں جانتا، سیاست  
کا سکالر بھی ہوں ۔ سیاست کی کتابیں مجھ سے زیادہ  
ہندوستان میں اور یوں نہ نہیں پڑھیں ۔ پھر تیرے  
چھتے سال میسٹر لیورپ کا پیرا بھی ہو جاتا ہے ۔ جہاں  
سیاست کی رفتار قریب سے دیکھنے میں آجائی ہے اور

میں بھتتا ہوں کہ مجھے سیاست کا تازہ ترین علم حاصل  
ہو گیا ہے۔ لیکن جب ہندوستان پہنچ کر مولانا  
البولکام سے باتیں کرتا ہوں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ اب  
بھی آگے ہیں ۱۵

اُس روایت کے راوی سے میں نے کہا۔  
”کیا آپ جانتے ہیں کہ اس کی وجہ کیا ہے؟“  
”اس سے سچی وجہ یہ ہے کہ پسندید چیز  
انسانوں میں تدویشیدہ سیاست کے  
مظاہر ہتھیں اور مکولاں تراویح میانت  
کے مظاہر ہتھیں؟“  
”قرآنی سیاست میں ہر بُر ہی نہیں ہے۔ لا تبدیل نکالت اللہ!“ ۱۶



### ۰ یقینی حکم ۰

میرے دل کا کوئی یقین ایسا نہیں ہے جس میں شک کے سارے کانٹے  
نہ پہنچے ہندے۔ اور میری یقین کا کوئی اختقاد ایسا نہیں ہے جو  
اکار کے ساری آذانوں میں سے نہ کوئی چکا ہو۔ میں جب پیاسا تھا  
تو میری لہ تو فنگیاں دُسروں کی طرح نہ تھوڑا اور جب سیلاب  
ہوا، تو میری سیراں کا سرخ شہد بھی شاہراہِ عالم پر نہ تھا۔  
۰ مقدمہ ترجمان القلوب ۰

# عزتِ نفس کامینار

## چڑا غحسن قسست

میں پہلی مرتبہ شلم میں مولانا سے ملا تھا۔ ایک روٹ کیج میں ان کی تقدیر سئی۔ تقدیر مکمل ہو چکی تو میں ان کی خدمت میں حاضر ہوا۔ لیکن چند منٹ کی ملاقات میں ہمارے ملنے والوں میں ایک میں ہی نہیں تھا، بہت سے لوگوں کا ایک دفعہ ساتھا۔ لوگ سوال کر رہے تھے اور وہ جواب دے رہے تھے۔ اس وقت ان کی صورت شکل کے عالم انداز سے ان پر عکب کا دھوکا ہوتا تھا۔ لیکن ایسا عکب نہیں جو حق شکاریوں کا بازیچہ ہو بلکہ ایسا عکاب جو سنگر خارا کی چٹانوں میں آشیانہ بناتا ہے۔

میکرول پر مولانا کی جن خصوصیت کا اثر سب سے زیادہ ہے وہ ان کی ذہانت اور علمی تحریر ہے۔ فارسی، عربی میں تو ان کی فضیلت مسلم ہے۔ انگریزی انہوں نے علی پور جیل میں پڑھی تھی اور ان کے انگریزی پڑھنے کا بھی یہ حال تھا کہ کلک پر امر کے چند صفحے بینقا پڑھے اور پھر فونی لکھتا ہیں اور خبشار دیکھنے لگے۔ محتوا سے معلوم ہیں اسی پر کیفیت ہو گئی کہ انگریزی کی بڑی دلیل کتابیں پڑھنے اور ان کا مطلب سمجھنے لگے۔ انہوں دوسری مرتبہ نکلا تو ان کے لئے خود انگریزی کے ایک آدھے مصنفوں کا ترجمہ کیا۔ یہ ترجمہ اس قدر پاکیزہ ہے کہ اسے دیکھ کر ان کی خدا داد صلاحیت پر حیرت ہوتی ہے۔

۰ ایک دفعہ میں نے افسانہ نگاری کے متعلق انہیں اپنا ایک معنوں دکھایا۔  
پڑھ کر کہنے لگے : تم نے فلاں فلاں فرمی سی قصہ فویںوں کا ذکر نہیں کیا۔  
حالاں کہ ان کے ذکر کے بغیر اس موضوع پر کوئی مضمون مکمل نہیں ہو سکتا !  
چھ افسانہ نگاری کے متعلق ایک تقریباً شروع کر دی اور اس سلسلہ میں ایسے  
ایسے معنوں اور ان کی تفاصیل کا ذکر کر گئے جن کے نام ہی میں نے نہیں  
شئے تھے !

پہنچ میں بڑی صومعے طبی کانفرنس ہوئی۔ غالباً حکیم نیجع الملک (اجل خان) اس کے صدر تھے۔ چون کہ مولانا آزاد بھی اتفاق سے وہیں (پہنچ میں) موجود تھے اس یہ بعض طبیبوں نے ان سے استدعا کی کہ آپ کانفرنس میں طبی یونیورسٹی کے متعلق چند کلمات کہہ دیجئے۔ حکیم ابیبل خان صریح نے بھی سفارش کی۔ یہیں مولانا (ابوالکلام آزاد) تصریح کر رہے کہ وہ ہوتے تو پورے دو گھنٹے طب قديم اور طب جديد کے نظریوں اور طریقی علاج وغیرہ پر سمجھتے رہے۔ حکیم شاہ احمد شاہ نے جو مکملتہ کے مشہور طبیب ہیں اور اس اجتماع میں موجود تھے خود مجھ سے بیان کیا ہے کہ مولانا ابوالکلام آزاد نے اپنی تصریح میں جو باتیں بیان فرمائیں وہ بڑے بڑے نامور طبیبوں کو بھی معلوم نہیں !

۰ ان کے (مولانا ابوالکلام آزاد) کے والد بندگوار مولانا خیثر الدین بک مشہور غالوناڈہ طریقت سے تعلق رکھتے تھے۔ چنانچہ اب بھی ان کے عقیدت مکنہ مک کے خلاف حفتوں میں موجود ہیں یہیں مولانا ابوالکلام ..... نے پری  
مریدی سے کوئی کسروکار نہیں رکھا !

۰ مولانا پر بڑے بڑے کوئی وقت بھی تھے جن میں ان بیرونیت کے پہنچے

نے کبھی کسی کا احتجان نہیں اٹھایا۔ ان کے والد بزرگوار کے مریدوں میں بہترے لوگ ایسے ہیں جو اپنا سب کچھ انہیں دے ڈالنے کو تیار ہیں۔ ان کے بعض عقیدت مندوں نے جو اہلال کے دورِ اذل سے آج تک ان کے مدار چلے آتے ہیں، کئی مرتبہ ان کی ملی احانت کرنا چاہی یہکن انہوں نے گوارا نہیں کیا۔ ان میں سے اکثر لوگوں نے بڑی بڑی رمتوں کے منی آرڈر اور چیک ہمیشے جو دلیں کر دینے گئے!



### علیماعسو

سائب اور سچہد ایک سوادخ میں جمع ہو جائیں گے۔ یہکن ہمارا دنیا پرست کبھی ایک ہجگہ لکھنے نہیں ہو سکتے۔ کتوں کا جمع میں ہے تو خاموش رہتا ہے، یہکن ادھر تصانی نے ہمیں یہی چیزیں اور ادھر ان کے پنجہ تیز اور دفاتر زہر آمد ہو گئے۔ یہ ہی حال ان سکنیوں دنیا کا ہے، ان کا سرایہ کا زخم حق نہیں ہے۔ جو تفرقة ہے اور اتباع سبیل متفرقہ کی ہجگہ ایک ہی صلطان ستیقیم پر چلانا ہے، بلکہ یکسر ملہم ہدل و غلاف ہے۔ نفس پرستی اس کی تلافت کو غیر واقع، اور دنیا طلبی کی اگل اس کی نایا کی کے بخواہات کو اورہ زیادہ تیز تر کر کر رہتی ہے۔ (ایک تحریکی اقتباس)



# کانگریس کے اہم فیصلوں میں آپ کا ہاتھ کا فرمارتا تھا

## جو اہم لال نہ تھا ۔

قریبًا بیکن برنس ہوتے جب پہلی میری ملاقات مولانا سے ہوئی۔  
یکن مولانا کی علیمت قومی کاموں میں عزم و ثبات اور جگہ عظیم کے مذکون  
میں آپ کی نظریتی کے متعلق — اس سے پہلے بہت کوئی من چکا تھا اور  
آپ سے ملنے کے لئے بیتاب تھا!

بچھے دین بارہ سال سے مجھے آپ سے بہت گہرا تعلق رہا ہے۔ اگر ہمارے  
ایام قید و بند اور میری ہندوستان سے پفری خاری کے زمانے کو اس سے مستثنے  
کر دیا جائے تو کانگریس کے روزانہ مشاہل اور اس کی عظیم الشان سمجھیں گے اور  
اہم فیصلوں میں مجھے آپ کی مسلسل رفاقت کی عزت حاصل رہی ہے۔ کانگریس  
کی تجوادیز و عزائم کی تراش خوش اور دلچسپی میں آپ کا زبردست ہاتھ بیڑہ  
معرفت کا رہا ہے۔ آپ صدر ہوں یا وکیل کیشی کے نمبر آپ کے مشعرے  
غیر معمولی طور پر دلچسپی سمجھے جاتے ہیں کیونکہ ان کے پس پڑہ دانش فتدبر  
اور فہم و فرست کی غیر معمولی پختگی اور گلادٹ روز بروز نمایاں تر ہوئی  
جاتی ہے۔

آپ کی اہلی خصوصیت علم و فضل حقی ملکی حالت کی نزاکت نے آپ کو  
حرکت و گردش کی زندگی پر جبودہ کر دیا ہے۔

مولانا کو دیکھ کر مجھے اکثر وہ فرانسی قاموںی یاد آ جاتے ہیں جو انقلاب فرانس سے کچھ پہلے وہاں موجود تھے۔ تاریخ اقوام ماضیہ میں آپ کا درک و بصیرت یقیناً حیرت انگریز ہے اور پھر یہ کوئی علم آپ کے دماغ میں عجیب نہیں و ترتیب کے ساتھ موجود ہے۔ آپ کا ذہن مدلل بامثال طہ اور سلحا ہوا ہے اور ایسا معلوم ہوتا ہے کہ آپ نے متعلق فلسفہ کے کمی قدم اسکول میں تعلیم حاصل کی ہے مجھے ہمیشہ تفہیمی زندگی سے آپ کی بے احتناقی پر افسوس ہوا ہے کیون کہ جو زبان آپ لکھتے ہیں وہ زیادہ سے زیادہ پرمعنی الفاظ سے مملو ہوتی ہے وہ جو عنفوان شباب ہی میں آپ نے نہ صرف ہندوستان بلکہ مغربی ایشیا اور عربی مہماں و میرے خواجہ تھیں وصول کر لیا تھا مخفی آپ کے قلم کی شہرت مقا اور اب تک یہ حالت ہے کہ اگر ان عربی بولنے والے مہماں میں کوئی سیاست ہندوستان سے جانا ہے تو اس سے مولانا ابوالکلام آزاد کے متعلق ضرور دریافت کیا جانا ہے۔

یہ مخفی حالات کا تھا ہے کہ آپ دوسرے فرانس اور ذمہ داریاں پہنچنے والے مجبور ہو گئے اور اب یہ فیصلہ تائیخ کرے گی کہ آپ نے یہ سب کچھ کس طرح بھورہ ہیں اور ایکیا میکن ہیں کہ جنہیں آپ کو بہت قریب سے دیکھنے کی عزت حاصل ہے تاریخ کے فیصلے کے واسطے زہت کش انتشار کیروں ہوئی آپ ہمارے لئے اور بہک و قوم کے لئے قلوں کا ایک حکم پہاڑ ہیں۔

قطع نظر اس سے کہ ہیں ہے آپ کی رائے سے اختلاف کیا یا الفاق ہیں یہ عجیب یہ خون لے خاطر رکھتے رہے کہ آپ کی رائے بہت زیادہ وقیع ہوتی ہے وہ رائے ایک ایسے آزاد مودہ کار اور صائب دماغ کی پسیداوار ہوتی ہے جسے ماضی و حال کے

علم و فضل اور تجربہ میں بھی دانش و فراست سے نوازا گیا ہو اور یہ ہمگیتہ تو تین  
بہت کم ہستیوں کا حصہ ہوتی ہیں!

## گاندھی جی جن کی طفر رحبوغ کرتے تھے

• مہادیو ڈیسائی •

مولانا ابوالکلام آزاد کی بلند قابلت شخصیت دیکھ کر حکیم جنگ خان اور  
ڈاکٹر الفشاری مرحوم ایسی شخصیتیں مایا آتی ہیں۔ مولانا کی آنکھوں سے رعب و  
جلال اور ذہانت کی جگلیاں پچلتی ہیں۔ مولانا کی شخصیت میں آنا بذب اور  
کنش ہے کہ آپ کی ہر سچگی تعلیم کی جاتی ہے۔ آپ کے تجزیہ علمی اور مطالعہ نے  
آپ کی طبیعت کا رجحان سوچ بچار کی طرف کر دیا ہے اور یہ آپ کے لئے تکمیل  
ہے کہ سوامی میں جاگر ملیں جلیں۔ اس کی وجہ یہ تھا ہیں ہے کہ خوام کے نئے  
آپ کے دل میں ہمدردی نہیں ہے۔ ابھی اگلے ہی دن آپ کماری پہنچنے کا ہٹھ  
بیمار ہے تھے اور میری خوشی تھی کہ اس میتوڑ پر آپ گنڈوں پہنچتے رہیں۔ آپ  
نے فرمایا: "سوراچ اس وقت بک پے منی چیز ہے، جب بک کر یہ غریب اور  
امیر کی ترقی کو تھیں مٹانا اور میری سکر خیال میں کھادی کا ہام ہستمال ہی یہ اسکی  
پہلی اگر تو سہم کر میں جس ان لاکھوں غریب بھائیوں میں سے ہیں جو اس  
بک میں پہنچتے ہیں؟"

ذمہ دار سے مولانا کا جگہ میں اسی مثال ہیں رکھتے اور ہکڑہ مانگ اور

پالیسیوں کی قشرونگ اس طریقے سے کرتے ہیں کہ انسان حبیبان رہ جاتا ہے۔  
کامیابیوں میں مولانا سے بڑھ کر کوئی معلمہ فہم سنتیاہان اور سیاسی جوڑ قوڈ  
کرنے والی دوسری شخصیت نہیں ہے۔ ایک دفعہ آپ ایک پوزیشن مبول کر لیں  
 تو پھر اس کے تمام پہلوؤں کی ایسی وضاحت فرماتے ہیں، کہ اس سلسلہ کا کوئی  
 گوئش بھی قشہ نہیں رہتا۔ یہی وجہ ہے کہ گاندھی جی سیاسی زندگی کے انتہائی  
 خطرناک مرحلہ پر ہیشہ مولانا کی طرف رجوع کرتے ہیں!

کامیابیوں کے معاملات میں مولانا کی یہیشہ بے مثل اور سیکھاری ہے  
 انہیں سالہا سل سے یہی یہیشہ حاصل ہے اور رہے گی مگر اس کے باوجود آپ  
 ہیشہ ہر قسم کے عہدے قبول کرنے کے بعدگئے رہے۔ آجھانی سی آرداں اور  
 پنڈت مونی لال نہر و آپ کے مشورے کے بیان کوئی قدم نہ اٹھاتے تھے۔  
 مولانا کامیابیوں کی صبغت اور علمی مشاغل کو بہت پسند کرتے ہیں۔ یہ دفعہ  
 ہے کہ آپ علم اللسان میں اپنی نظریہ نہیں رکھتے۔ مولانا بہت بڑے مستشرق  
 ہیں۔ عربی اور فارسی میں تو کوئی بھی آپ کا حریت نہیں ہے مگر جب فنگو  
 کرتے ہیں تو ایسی آسان اور شگفتہ اور روان اردو بولنے تھے ہیں کہ ہر کوئی آئے  
 جو سکتا ہے۔ بے شک مولانا کی یہی زبان "ہندوستانی زبان"

اگرچہ آپ انگریزی بہت کم بولتے ہیں، مگر آپ کی لاتینی انگریزی اور  
 فرانسیسی کتابیں نہ بھری ہوئی ہے۔ آپ نے کئی انگریزی شعراء شیکھپیغیر،  
 درندھر و قصیدے اور بارٹن کا مطابعہ کیا ہے۔ گستاخ، سپوئنزا، روسو، مارکس،  
 میولک ریس، دیپواد، ہیوگو، نالٹان اور رکنی کو بار بار پڑھا ہے۔

# حیثیت انگلیز فہانت و فطانت

عبداللتزافت ملیخ ابادی

میں نے مولانا کو سب سے پہلے ۱۹۱۶ء میں دیکھا تھا۔ دارالعلوم ندوہ احمدیہ کا سالانہ اجلاس لکھنؤ میں ہوا تھا۔ علامہ سید محمد رشید رضا صدری مرجم ہو بعد میں میسکر استاد ہوئے مصر سے اجلاس کی مدارست کے لئے تشریف لائے تھے۔ اس موقع پر رکون کی سخن نے غیر طالب علموں کی مدد کے لئے چارپائی کی دکان ایک شببو میں کھوئی تھی۔

اس دکان میں ایک بواستہ میں بھی تھا۔ مولانا (آنآن بھی اجلاس میں شرکت کے لئے آتے تھے اور انہی کے ذمہ مقاکہ علامہ کی تقریر کا ترجمہ سنائی۔ علامہ کی تقریر کیا تھی، موجیں مارتا ہوا بے پناہ سیلاب تھا۔ دو گھنٹے سے زیادہ جاری رہی۔ مولانا نے تقریر چند ہی منٹ کی اور ادھر ادھر ہو گئے۔ اب علامہ شبیل نعمانی اور دوسرے منظہین بدواسستے کو آزاد کہاں فائیت ہو گئے۔

مگر ترجمہ کا وقت آیا تو مولانا نے ترجمے کے طور پر اردو میں لیتی تقریر کی جو علامہ کی عربی تقریر سے رہائی، زور، جوش اور دلائلی میں کچھ موارد تھی اور تمام طالب پر پڑی طرح حاوی۔ سامیں میں کوئی نہ تباہ ہو۔ حیثیت سے بہروت نہ رہ گیا ہو۔

بعد میں مولانا سے میں نے پوچھا تھا کہ بیز سُنے آپ نے علامہ کی  
تقریب کا ترجیح کیسے کر دیا تھا؟  
مہنگ کر فرمایا:

”ابتدائی تقریب سُن کر معلوم ہو گیا تھا کہ وہ کیا کہیں گے اس لیے پوری  
تقریب سُننے کی ضرورت نہیں ہے!“

## تفہیم تبشیر دین کے لیے پڑھیں

ارکان اسلام



اسلام میں آزادی کا تصور



خطبات آزاد



تذکرہ



لیفان آزاد



صدائے حق



مذہبی بہداں

تیری منزل، حسن مارکٹ،

اردو بازار، لاہور۔ فون: 723273

# ایک عظیم انسان!

ڈاکٹر فی. وی. کیسکو وزیر اطلاعات و نشریات ہند

”مولانا سے میری راہ و رسم کوئی بیس بڑی ہوئے اشرفیع ہوئی تھی۔ ان دلنوں مولانا اور میں دو فون ادا آباد جیل میں تھے۔ میں ہر ستم مولانا سے ملا کر تاھا کیوں کہ ان کی ملاقات اور مختلف مورثیات پر گھنگوں تکروں نزد کو جلا بخشتی تھی۔ وہ دنیا کے عظیم سکالروں میں سے تھے۔ وہ بہت بڑے عالم تھے لیکن عجzd انگساری ان میں کوٹ کوٹ کر بھری ہوئی تھی۔

مجھے یاد ہے ایک بار میں نے ان کی میز پر فرانسیز زبان کی بہت سی کتابیں دیکھیں۔ میں نے ان سے پوچھا تھا کہ آیا انہیں فرانسیز ادب سے ملپی ہے اور کیا وہ یہ زبان اچھی طرح جانتے ہیں؟

انہوں نے جواب دیا، لیں معمولی سُند بُدھے!

بعد میں مجھے پتہ چلا کہ وہ فرانسیز زبان کے بہت بڑے علم ہیں۔ اور فرانسیز ادب سے خاصہ شغف رکھتے ہیں۔ وہ عربی، فارسی، اردو اور انگریزی اور فرانسیز کے عظیم سکالر تھے!

جرمنی، ترکی اور لاطینی زبانوں کے بھی عالم تھے اسنکرت، هبرائی وغیرہ

مردہ زبانوں سے بھی انہیں وقہت تھی!

ہندوستانی زبانوں، پنجابی، مراہنی، جمندی، مدراسی، پشتو وغیرہ بھی بخوبی

سمو پڑھتے تھے۔ مکن ہے اور زبانیں بھی جانتے ہوں۔  
” میں نے آج تک کوئی ایسا مقرر نہیں دیکھا چکی زبان میں مولانا کی  
زبان سے زیادہ مٹھاں ہو اور جن کو مولانا سے زیادہ قدرت زبان پر  
حاصل ہو۔ مجھے کئی بار ان کی تقدیر کرنے کا شرف حاصل ہوا ہے اور میں نے  
ہر بار یہی محسوس کیا کہ وہ کہی بھی موندوں پر بول رہے ہوں، زبان ان کی  
تابع ہوئی ہے۔“

” ایک ہی شخصیت میں ایک عظیم سکالر، مذہبیات کے ایک عظیم عالم،  
ایک عظیم مقرر، اور صحیح معنوں میں ایک عظیم انسان کو ڈھونڈنے کا کام  
بڑا دشوار ہوتا ہے!“

(سری نگر میں مولانا آزاد پر مذاکرہ میں خطبہ (افتتاحیہ))



” مذہب کے دو کان داروں نے جہل و تقلید اور تعصب و ہوا پرستی  
کا نام مذہب رکھا ہے۔ اور روشن خیالی و تحقیق جدید کے عقل  
فروشن نے الحدود ہے قیدی کو حکمت و اچھاد کے لباس فریب  
سے سنوارا ہے۔۔۔ نہ مدرسے میں علم ہے۔۔۔ نہ محابی مسجد  
یہی اخلاص۔۔۔ اور نہ میکدہ میں نہ دلیں ہے ریا۔۔۔“

ارباب صدق و صفا ان سب سے الگ ہیں، اور سب سے پناہ  
مانگتے ہیں، ان کی راہ دوسری ہے۔

# قائد اعظم اور مولانا ابوالکلام

## انگاشتوں کا شہری

لارڈ ویل احوال دکوانٹ کا پورا نقشہ لے کر ۲۹ مارچ ۱۹۷۵ء کو دن وز کے نئے انگلستان پہنچے گئے۔ وہاں دن ہفتہ قیام کیا۔ کابینہ سے مذاکرات کیتے اور ۵ جون ۱۹۷۵ء کو ولی دہن آگئے۔ وہاں ایجنسیوں کو فن کو بیانوی کابینہ کے قیصہ و نظریے سے مطلع کیا۔ ۵ جون کو ایک نشری تقریب میں اعلان کیا کہ وہ نیک کی سیاسی تنقیبوں کے نمائندوں کو نمائندہ حکومت قائم کرنے کے نئے شہرہ بلا رہے ہیں۔

گاندھی جی نے شہرہ کافروں میں شامل ہونے سے اس عذر پر انکار کر دیا کہ وہ کافروں کی طرف سے نمائندگی کے عجیاز نہیں۔ کافروں کے صدر مولانا ابوالکلام آزاد ہی گفتگو کر سکتے ہیں۔

لارڈ ویل نے انہیں دعوت نام بھیجا۔ مولانا نے قبول کر لیا۔ سل ۲۱ اگرہ مدعو کئے گئے جن میں مختلف پارٹیوں کے رہنماء اور صوبائی وزاروں (مستقیم و غیر مستقیم) کے وزراء اعظم بھی تھے۔

۲۳ جون کو وہ سرائے نے بعین یہڑوں سے الفزادی ملاظاتیں کیں۔

۲۵ جون کو کافروں کا شروع ہوئی۔

ویل کی تجویزی تھی کہ ۱۲ اکاں پر مشتمل ایک عبوری ایجنسیوں کو فل بٹانی بولے۔

جن کے پاس فرج کے سوا مالیاتی اور خارجہ کے صیغہ بھی ہوں۔ پہنچ ہندو، کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اور دو اسلامی کتب کا سب سے بڑا حصہ مرکز

پانچ مسلمان، ایک اچھت، ایک سکتہ، ایک ایشگر انڈن اور ایک ہیسانی۔ یہ سب مل کر مک کے آندو آئین کا فائزہ بنائیں۔ انہی کے اہم میں صوبائی اور مرکزی انجامات ہوں۔

کافرنیں پہلے ہی ناکام ہونے لگی تو قائد اعظم کی تحریک پر ارجون نیک لٹوا ہو گیا۔ آخر لارڈ دیول نے جانبین کے مانندوں کے نام طلب کیتے۔

قائد اعظم کو اصرار تھا کہ مسلمانوں کی نامزدگی کا حق صفت انہی کو ہے ذمہ رکھنی فری، جماعت یا گروہ مسلمانوں کی مانندگی کا دعوے دار نہیں ہو سکتا! مولانا ابوالکلام کا فقط نہا یہ تھا کہ انڈن نیشنل کانگریس اگر محض ہیں تو نامزدگری ہے تو اپنی تاریخ اور اس کے موقع سے گرفتار ہے۔ ان قضیے کے لئے مولانا نے یہ فرمان دیا کہ وہ کسی کانگریسی مسلمان کو نامزد نہیں کرتے، لیکن اپنے کوٹے میں سے ایک نشست لیگ سے باہر کسی بھی مسلمان کو دے سکتے ہیں۔ ڈاکٹر زاگریں کا نام دیا۔ ایک دو اور نام بھی لئے گئے لیکن قائد اعظم بعد رہے کہ مسلمانوں کی مانندگی کا حق صفت لیگ ہی کو ہیچھا ہے۔ نیجتہ کافرنیں ناکام ہو گئی۔

مولانا ابوالکلام آزاد نے قائد اعظم کو خط لکھا کہ انہیں اپنے مطالبات و شکایات سے مطلع کریں۔

قائد اعظم نے جواب دیا کہ ان کی چیزیں کانگریس کے شو بولتے ہی ہے۔ لہذا ان سے کوئی گھٹکر نہیں ہو سکتی۔ قائد اعظم نے اپنا جواب پڑیں کر دے دیا۔ لیگ کے خسارا اور لیگ کے خطباء اس پیشی کو لے اٹے۔ مولانا آزاد کے عقیدت مندوں نے بھی جواب آن غزل کا ہمہ اختیار کیا۔ لیکن ناہر ہے گانی

317420140000000000

بہر حال گاہی ہے۔

مولانا ابوالکلام آزاد سے قائد اعظم کے اس طن پر ہفت سار کیا گیا تو فرمایا۔  
”ہر شخص اپنے لب و لہیز کا خمار ہوتا ہے مسٹر جنگ نے اپنی عزت میں  
کوئی اضافہ نہیں کیا ہے۔“

ایک اور روایت ہے کہ کافرنیں میں مولانا تقریب کر رہے تھے تو قائد اعظم اپنے سامنے پڑے ہوئے کاغذ پر شکرانے کے حرودت بنانے رہے تھے۔

مولانا ان چیزوں سے بھر کتے نہیں تھے۔ ان کا مزاج ہی دوسرے اعما۔

البته ذکر غان ماحب قائد عظیم سے الجھ کے ہے ۱

(دُوِيِّلِيَّانِيِّ مِحْفَل)

اُن بر بادیوں میں جو ۱۹۹۷ء کے بعد ہوئی ری  
ہیں، برقیمتی سے ہر فرقہ پرست جماعت کے لوگ اضافہ  
کرتے رہے، اور کوئی جماعت ایسی نہیں جس کے وامن پر  
خون کا وجہہ نہ لگا ہو۔ میں آپ سے دُخواست کرتا ہو  
کہ جس دُوازہ سے یہ فرقہ پرستی آئی ہے، اُس دُوازہ  
کو پسند کر دیں؟

(نکھنویں، سلما نانی ہند کے ایک اجتماع،

# نفسِ مطمئنہ کا پیپر!

• علامہ نیاز فتحپوری •

مولانا آزاد کے چند خطوط اس وقت بہت شائع ہو چکے ہیں انہیں ہم یعنی جقتوں میں تقدیم کر سکتے ہیں۔ ایک وہ جن کا تعلق محض ادبی مسائل سے ہے۔ دوسرے وہ جو علمی و مذہبی مباحثے سے متعلق رکھتے ہیں اور تفسیر سے وہ جن کو مجاہد قسم کی خود کلامی کہنا زیادہ مناسب ہو گا۔ غلام رسول مہرست کو جو خطوط اخون نے لئے ان کا تعلق زیادہ تر غالباً وفایات سے ہے۔ سید نیمان نبی اور مولانا کشیلی سے ان کی مرادت زیادہ تر تاریخی و علمی یا تصنیفی و تالیفی چیزیں رکھتے ہیں جن کو شذوذات کہنا زیادہ موزوں ہو گا۔ لیکن وہ خطوط جو خوبی ارجح میں کے عنوان سے شائع ہیں، ایک بہت ضرور ایسے ہیں جن کو پڑھ کر یہ محسوس ہو سکتا ہو کہ وہ اپنے مخاطب سے شب خوابی کے بیان میں باتیں کر رہے ہیں یا چھوٹی العبار اس وقت جب کہ:

بند کلید میکدہ درست بہمن

نامہم مولانا کو یعنی تھا کہ یہ خطوط مکتوب الیہ بہت نہیں ہو پہنچ سکتے، ہم لئے میرے نزدیک ان کی چیزیں خود کلامی کی سی رو جاتی ہی یا ۱۷۵۵ء کی سی! این خطوط کے مطابق سے ہمیں بعین ان بالوں کا بھی علم ہو جاتا ہے جنہیں شاید ہم کبھی نہ جان سکتے اگر مولانا خود نہ خاہر کر دیتے، مثلاً خاندانی ماحول، ابتدائی تعلیم و تربیت، فطری میلانات، ذہنی کشمکش، اڑادی نکرو احسان، ذاتی

مشاغل وغیرہ جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ کہن و رجیہ خیر معمولی طور پر (GENIUS) پیدا ہوتے ہے اور فہم و حکل کی دُنیا میں وہ گھنٹوں چل کر نہیں ہو سکے۔ ان کے بعض خطوط سے ہمیں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ان کی علمی و ادبی ذمیت کے انوکھے پن کا راز کیا تھا۔ ان کو وہ اپنی زبان میں اپنے قلم کی امانت (EGOISM) کہتے ہیں یا بالفاظ دیگر ایک فطری جوش، ایک طبعی ابال ہے دبایا نہیں جاسکتا اور یہی وہ ناقابلِ ضبط و نولہ تھا جس نے ان کی علمی و ادبی زندگی میں ہر جگہ ان کو کہ خاص مقام حاصل کیا، یکوں کہ اپسے افراد جیسا کہ انھوں نے خود ناقاہر کیا ہے، عام تر اس میں نہیں تو یہ جاسکتے اور ان کے نکرو نظر کی دُنیا سب سے ملحوظ ہوئی ہے۔

مولانا آزاد کاظمیں پر رہ کر تاروں کو چھو لینا اور انسانوں میں رہتے ہوئے ایک ملکوئی حصہ اپنے چاروں طرف قائم کر لینا اسی فکری امانت کا نتیجہ تھا جس کا بثوت ان کی سخنروں اور ان کے خطوط سے ہتھ چڑھ مل سکتا ہے۔

غبے ای خاطر کا ایک خط ہے جس میں انھوں نے اپنے موروثی ماحول، اپنی ابتدائی تعلیم و تربیت اور اپنے میلہ مات کا ذکر کیا ہے، اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اپنی اس فطری امانت کی وجہ سے اپنے موروثی عقاید پر قائم نہ رہ سکے، پرانی راہوں کو چھوڑ کر نئی راہیں انھوں نے پیدا کیں، حقیقت کی سچتوں میں نہ معلوم کن کن خارزاروں سے گزرے اتعیید و روایت کی دُنیا سے نکلنے کے لئے کہن جدوجہد سے کام لیا ہے اسکے کو وہ تمام ان بہذخی منازل سے گزر کر آخر کار تکین مفہیر اور نفسِ معلمین کی اُس منزل ہے کہ ہو سکے جس کے لئے ان کی روح اور اُنہی سے بیتاب و مفہوم بھی۔

پھر یہ بھی عجیب الفاق ہے کہ اسی زمانہ میں جب کوہ ججھوئے حقیقت کی پہنچیدہ راہوں سے گزر رہے تھے ملک کے سیاسی حالات نہ بھی ان کا دامن اُنی کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی ایمدو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

طوف کیفیتی اور آنکہ کارکام میں فخر کے بعد اپنے ذہن و عمل کے متوالی خطوط میں بچ پیدا کر کے دونوں گواہیں ایک نقد پر مل جانے دیا اور چھروں میں عزم کیسے کام کا ایک آہنی مجسمہ بن کر حملہ کر گئے۔

ان خطوط سے ہمیں یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ وہ کتنے غیور انسان تھے اور دینی کے ہر معاملہ کو وہ کسی فلسفیانہ نگاہ اور عینہ استعمال سے دیکھتے تھے۔ جن خطوط میں اخنوں نے اپنی دہشتان گرفتاری اور حالت قید و بند لکھے ہیں، ان کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے فلسفیانہ صبر و قبیط کا کیا عالم تھا۔ ان کو مکملتہ سے کہاں مل گئے کی اجلنت دی جاتی ہے جن کی ان کو انتہائی آرزوی میکن وہ اسے گوارا نہیں کرتے، مولانا کی رفیقیہ حیات بستر عالمت پر ان کو دیکھنے کے لئے تریپ رہی ہیں اور مولانا کو اسکی اجازت بخی مل سکتی ہے کہ وہ جا کر ان کو دیکھو آئیں میکن حکومت سے وہ اس کی درخواست کرنا اپنی توہین سمجھتے ہیں یہاں تک کہ ان کا انعقاد ہو چکا ہے اور مولانا نہایت میراثکر کے ساتھ یہ خبر سنتے ہیں اور قاموش ہو جلتے ہیں۔ کیسی سمجھ میں نہ آئے والی بات ہے، میکن مولانا کی زندگی میں اور بہت سی باتیں ہمیں ایسی ہی نظر آتی ہیں جن کو سمجھ بیزیر ہی سمجھنا پڑتا ہے۔

مولانا کے خطوط دوسرے اکابر کے خطوط سے بالکل مختلف ہیں۔ ذاتی خطوط کو صرف اس لئے پسپی سے پڑھا جاتا ہے کہ مسیم کو ان کے لمحے والوں کی بے تکلف زندگی کے حالات بھی کچھ نہ کچھ معلوم ہو جاتے ہیں، میکن مولانا کے جو خطوط اس وقت تک شائع ہو چکے ہیں، وہ زیادہ تپنڈنامہ عطا کی جیشیت رکھتے ہیں اور ان سے ان کی خلوت پر روشنی ہیں پڑتی، یہاں تک کہ حکایت زان و بلبل اور چڑیے چڑیا کی کہانی قسم کی ہلکی چیزوں میں بھی وہ اپنی فلسفیانہ سببیتی کو ہاتھ سے جلد ہیں دیتے اور جب اپنے ذوق چار فوٹی کا ذکر کرتے ہیں تو گفتگو ان کے آئین و آدایہ تک

پہنچ جاتی ہے۔ اسی طرح جب سلسہ مبیان میں کبھی خاص شخص یا معاں کا ذکر آ جاتا ہے تو وہ تاریخ کے صفحے الٹ کر رکھ دیتے ہیں۔ المرض مولانا کے ان خطوط سے ان کی خلوت پر کوئی روشنی نہیں پڑتی اور جسنوں نے مولانا کا مطالعہ زیادہ قریب سے کیا ہے ان کو بھی خلوتیاں راز بخی کا شرف کبھی حاصل نہیں ہوا۔ مولانا کی فطرت اس سنت کی ہی فطرت تھی جو اندر ہی اندر قطرہ نیسان کو موتی بنا یا کرفی ہے اور کسی کو ان کا علم نہیں ہوتا۔ (ماہنامہ نگار سے مانع)

## تفہیم و تسلیم دین کے لیے پڑھیں

قرآن کا قانون عروج و زوال



ولادت نبوی



رسول کرم اور خلفائے راشدین کے آخری لمحات



مسلمان گورت



مقام و عوت



انساتیت موت کے دروازے پر



مسئلہ خلافت



آزادی ہند



فسانہ ہجر و مصال



## مکتبہ جمال

اتیسری منزل، حسن مارکیٹ،

اردو بازار، لاہور۔ فون: 723273



فرمودات

و

نگارشات

جی

روشنی میں!





اگلے صفحوٰت پر آپ مولانا ابوالکلام ازاد رحمۃ اللہ علیہ کی نہایت مختصر تعریف سوائج ان کے میامی افکار کی جملکٹ کے ساتھ مطالعہ فرمائیں گے۔

یہ سوائج اور افکار مولانا ازاد کے فرموداں ذیگار ثابت کی روشنی میں مرتباً کی گئی ہے۔

★ ایک ایسی شخصیت جو بڑی صنیر ایشیا اور عالم اسلام کے سیاسی و قائم پر نصف صدی تک اثر انداز ہوتی رہی، اور جو اپنے بعد قرن ہا قرن تک آئے والوں کے واسطے فنکروں کی راہیں کھول گئی۔

اس شخصیت کی سوائج اور افکار کی ترتیب کے لئے بیسیوں جلدوں کی ضرورت ہے۔ یقیناً یہ مختصر مضمون کافی نہیں ہو سکتا۔

تاہم ہریں مضمون سے وہ خطوط سانست آ جائیں گے جو اس ہمدردی اور اصرار اس شخصیت کی سوائج اور افکار کی اہمیت و ضرورت کو واضح کرنے والے ہیں ہیں ۔



## سوانح اور افکار!

مولانا نکھتے ہیں :-

” میں ۱۸۸۸ء میں مکہ مغفرہ میں پسیدا ہوا تھا ۔ ۱۸۸۵ء کی جنگِ آزادی کے بعد میں کر والد مولانا خیبر الدین ، اپنے نانا مولانا منور الدین کے ساتھ ۲۵ سال کی عمر میں ہندوستان سے مکہ مغفرہ بھرت کر گئے تھے ۔ نانا تو عبیئی جا کر رفات پا گئے ۔ والد مکہ مغفرہ پہنچ گئے ۔ وہاں شیخ محمد علی مسٹر و تری کی صاحبزادی کے ساتھ والد کا نکاح ہو گیا ۔

میری پیدائش کے دو سال بعد والد پورے خاندان سمیت مکہ ہم گئے ۔ والد ایک بہت بڑے پیر تھے جن کے مریدین ہندوستان اور ہندوستان سے باہر عرب دینا و ترکی تک پھیلے ہوئے تھے ۔

پیری مریدی کے اس ماتول میں میری پرورش ہوئی ۔ ہمارا گھر سخت ترین مذہبی رسوم و رواج کا حامل تھا ۔

جدید طرزِ نہدگی اور جدید تعلیم کا نہ تو ہمارے ماتول میں کوئی گزرتا تھا اور نہ کوئی اسے اچھی نظر سے دیکھتا تھا ۔

والد نے میری تعلیم کا گھر پر ہی انتظام کیا اور میں اس زمانہ کی مرتبہ مذہبی تعلیم کی مکمل درسیات سے بالکل چھوٹی سی عمر میں فارغ ہو گیا ۔

اس دوسری میں ادھر اور ہر سے میں میں اللہی جائی ہوں اسلامی کتب کتابیں سلیمانی مفت مرکز کتاب و سبنت کی روشنی میں اور اسلامی کتب کتابیں سلیمانی مفت مرکز

پڑھتا رہا اور اپنے طور پر انگریزی بھی سیکھتی ہیں سے انگریزی اخبارات پڑھنا آسان ہو گیا۔

میں اپنے ماہول کی مذہبی فضائے سے ملکیت نہیں ہو سکا اور رائج روپ اور عقیدوں کو قبول کرنا ممکن نہیں رہا۔ سب سے پہلی بات جس نے مجھے پریشان کیا وہ مسلمانوں کا باہمی اختلاف تھا۔ میں نے اسلام کا اور دوسرے مذاہب کا تفصیل سے مطالعہ کرنا شروع کیا اور اضطراب، تنبیہ اور انکار کے متعدد مرالی سے گزر کر، مذاہب کی مصلحتیت اور اسلام کی اہل روح کو سمجھنے میں کامیاب ہوا۔ میں جس نتھے نگاہ پر ہنچا اس کی تفاصیل، سورہ فاتحہ کی میری تفسیر میں وسیعی جا سکتی ہیں۔

بہر حال میں اس نتیجہ پر ہنچ پچھا تھا کہ اسلام دنیا میں انسانی حریت اور مساوات کا سب سے بڑا علمبندوار ہے۔ مسلمانوں کا یہ فرض ہے کہ وہ نہ مفتر اپنے اندر آزادی و مساوات کو قائم کریں بلکہ اپنے گرد و پیش کے دوسرے لوگوں کے لیے بھی اس کے حصول میں پیش پیش رہیں۔

یہ بات میں نے ابتداء سے ہی اپنی تعریفوں اور سخنروں میں وانچ سکنا شروع کر دی تھی۔

ہندوستان میں اور ایشیا میں مسلمان تعداد اور اپنے ماننی کے اثرات کے اعتبار سے بہت بڑی طاقت رکھتے تھے!

اور بريطانی ایجاد کی گفتگو سے اس پورے علاقہ کو آزادی دلانا کتاب و کاغذ صفت ملک رونگی تھا جسے وائی اردو اسلامی کتبہ کا سب سے بڑا مفت مکار کتاب و کاغذ صفت ملک رونگی تھا جسے وائی اردو اسلامی کتبہ کا سب سے بڑا مفت مکار

فرض تھا۔

ہندوستان کی آزادی پر چون کہ تمام ایشیاء، عرب دنیا اور عالمِ اسلام کی آزادی کا سچدار تھا، اس نے میں نے محسوس کیا کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو آزادی انقلاب کی جدوجہد میں سب سے آگئے آنا چاہیے۔

اس زمانہ میں لارڈ گرزن، ہندوستان کے گورنر جنرل اور والٹریٹ سچے اور انھوں نے ۱۹۰۵ء میں فیصلہ کیا تھا کہ بنگال کو تقسیم کر کے سیاسی اعتدال سے اسے کمزور کر دیا جائے۔ اس نے کہ بنگال سیاسی اعتبار سے ہندوستان کا سب سے زیادہ ترقی یافتہ صوبہ تھا۔

لارڈ گرزن کا خیال تھا کہ تقسیم کے بعد بنگال، ہندو ہسلم و منظموں میں بٹ جائے گا مسلمان پس مانو ہیں اس لئے انہیں حکومتِ برلنیہ چند ایک رعایتوں کے ساتھ اپنا آڑ کار بنا لے گی اور ہندو مسلمانوں کے درمیان مستقل نیچ پیدا ہو جائے کی وجہ سے ہندوؤں کا سیاسی رُنخ حکومتِ برلنیہ کے بجائے مسلمانوں کی طرف منتقل ہو جائے گا!

تقسیم کردہ بنگال کے بڑے حصے مشرقی بنگال کے مقرر کردہ لیفیٹنٹ گورنر ہم فیلڈ فلرنے ہیاں تک کہہ دیا کہ:-

۹ حکومتِ برلنیہ مسلمان گروہ کو اس نظر سے دیکھتی ہے جیسے ایک

شوہر اپنے حرم کی بیوی کو دیکھتا ہے!

بلاؤی حکومت کی اس خطرناک چال کے جو خطرناک عوائق مسلمانوں کے حق میں نکل سکتے تھے، انہیں میں نے شدت سے محسوس کیا اور میں نے طے کر لیا کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو انگریز حکومت کی اس خطرناک چال سے بچا کی باقاعدہ کوشش کروں اور سیاسی جدوجہد میں انہیں اپنے ہم وطن ہندوؤں کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

کے برابر لاکھڑا کر دوں تاکہ وہ آزاد ہندوستان میں اپنے ہم وطنوں کے مساوی حقق حاصل کر سکیں اور حکومتِ بیانیہ کی سیاسی فریب کاری کا شکار بن کر، ہر سیاسی حق سے محروم نہ رہ جائیں۔

لاڑکر زندگانی کے تقسیم بنگال کے آگے، بنگال نے سر جملے سے نکل کر دیا اور وہاں اس قدر بڑی وسعت مخالفانہ شورش برپا ہوئی کہ مہنی میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔

آر بندوں گھوٹکی نے ملکتہ سے "کشم بیگن" کے نام سے ایک خبردار جاری کر کے غیر ملکی حکومت کے خلاف بغاوت کی تحریم ریزی شروع کر دی۔

یہ الفلاحی تحریک و تنظیم ہی نے پورے بنگال اور بنگال سے باہر دوڑ دار ایک اپنے اثرات پھیلا دیتے تھے، مسلمانوں پر اعتماد کرنے کے لئے تیار نہیں تھی۔

نئے قائم کردہ صوبہ شرقی بنگال کے گورنر کے اس بیان نہ کہ حکومتِ بیانیہ مسلمانوں کو اپنے حرم کی بیوی کی چیخت دیتی ہے اور بنگال کی الفلاحی تحریک کے خلاف کارروائی کرنے کے لئے بولیں کے محکمہ کے لئے، بیوی وغیرہ سے مسلمانوں کو بُلا کر رکھتے ہے، الفلاحیوں کو مسلمانوں کی طرف سے بُلُن کر دیا جاتا۔

چنانچہ تمام الفلاحی جماعتیں، مسلمانوں کی مخالفت میں کسٹد گرم ہو گئیں۔

گویا انگریز حکومت کا یہ منشاء پُورا ہونے بھاگ کر مسلمان اور ہندو ایک دوسرے کے خلاف کھڑے ہو جائیں اور بِلاؤ فی حکومتِ الفلاحیوں کی رُذ سے محفوظ رہے۔ انگریزوں کی اس خطرناک چال کو نام بنا نے کے لئے ضروری تھا کہ الفلاحیوں کے ساتھ میرا بیٹ و پنڈت پیارہ ہو اور میں اپنی یہ باؤ کر کا سکوں کہ مسلمان جمیعت ایک جماعت کے ہرگز ان کے دشمن نہیں ہیں اور چند مسلمان سُکری ملزیں کا قابلِ پُری مسلمان امتیت کے عمل کی ترجیحی نہیں کرتا!

اُن مقصود کے نئے میں نے ایک انقلابی رہنمائیم سندرچکوری سے کسی طرح  
راہبلہ قائم کیا۔ انقلابیوں میں ان کا بڑا اہم ترین تھا۔ ان کے ذریعہ دوسرے  
انقلابی کاکنوں سے ملا۔ آریندو گھوٹ سے بھی کہی بار ملاقات کی۔  
 حتیٰ کہ میں نے انقلابی تحریک کو اپنی خدمات باقاعدہ پیش کر دیں۔

اول اول وہ لوگ مجھ پر بھی جھروکہ کرنے کے لئے تیار نہیں تھے اور اپنی  
مخصوص مغلوں سے مجھے دور رکھنے کی کوشش کرتے رہے۔  
 لیکن میں نے انہیں تکریر کرایا کہ مسلمانوں کے سلسلہ میں ان کا یہ روایہ  
بجائے خود انقلابی تحریک کے لئے لفظان وہ ہے۔

میر، ایران اور ترکی میں مسلمانوں کی انقلابی تحریکیں کام کر رہی ہیں اور  
وہاں آزادی و یکہرست کی تحریکیں مسلمانوں کے ہاتھوں میں پروان چڑھ رہی  
ہیں تو ہندوستان کے مسلمانوں میں کیوں یہ رجحان پیڑا نہیں ہو سکتا۔

مسلمانوں کو خلاف رکھنے کا نیجہ، انقلابی تحریک کی ناکامی کی صورت میں  
نکلے گا اور انگریزی حکومت کو اس سے فائدہ پہنچے گا!

اس دوران، میں بھی مسلمانوں میں انقلابی رجحان سے پیدا کرنے کے لئے  
کام کرتا رہا۔ اور فوجوں کی ایک بڑی جماعت میں نے تیار کر لی۔

آخر کاربنگال کے انقلابیوں پر میری بات کا اثر ہوا۔ انہوں نے اپنی غلطی  
محسوں کی اور مسلمانوں کے خلاف ان کے اندر لیے وسوسے دُور ہو گئے۔

انقلابی تحریک میں شامل ہونے کے بعد میں نے یہ بھی محسوس کیا کہ  
انقلابیوں کی کاروائیاں نہایت حمود ہیں۔ میں نے انہیں متوجہ کیا کہ ان کا  
دائرہ کوئی کرنا چاہئی اور نہ صرف ہندوستان کے تمام صوبوں میں اپنی شانی  
کھول دینا پاہیزے بلکہ بیوں ملک کی انقلابی تحریکوں سے بھی ربط و ضبط بڑھ کر

بیانی سارا جو کے خلاف ویسے ترجیح بنا چاہئے !  
اس زمانہ میں مجھے عراق، شم، مصر اور ترکی وغیرہ جانے کا اتفاق ہوا  
تھا۔ فرمی زبان میں نے اسی سفر میں سیکھی۔

۱۹۰۸ء میں عراق پہنچا۔ وہاں کے افغانیوں سے ملا۔ مصر میں مصطفیٰ پاشا  
کے پیروکاروں سے ملا۔ ترکی میں بینگ ترکش تحریک کے لیڈروں سے  
ملاقات کی۔

اس کی سیاست کے دولان ہر جگہ کے افغانیوں نے مجھے اس طرف متوجہ کیا  
کہ ہندوستان کے مسلمانوں کو آزادی کی تحریک سے بے تعلق نہیں رہنا چاہئے۔ نہ  
بیانی حکومت کے مقامد کا معاون بننا چاہئے۔ اس سے پورے ایشیا کی اوڑی  
مسلمان ملکوں کی آزادی کی جدوجہد میں عمل پڑے گا اور بڑانیہ و یورپی طاقتوں  
کے ہتھیاری مقامد پورے ہوتے رہیں گے۔

میں ان خطوط پر پہلے ہی کام کشروع کر چکا تھا۔ میں نے اس سفر میں  
ہندوستان کی افغانی تحریکوں کے درمیان رابطہ کی کڑیاں قائم کیں۔ اور وہاں  
وہی پر ہندوستان کے مسلمانوں میں جصول آزادی کا وکیل پیش کرنے کے  
لئے ضروری سمجھا کہ ایک خبردار جاری کیا جائے۔

سہنست وزیر (الہال) کا اجزاء اسی مقصد کے لئے ہوا۔ جون ۱۹۱۲ء میں  
الہال کا پہلا شمارہ مشائخ ہوا۔

میری ان کوششوں سے ایک طرف بیگانگاں کی افغانی تحریک، ہندوستانیوں کی  
تحریک کے سچائے ہندوستانی افغانوں کی تحریک میں تبدیل ہو گئی۔ اس میں  
مسلمانوں کی کششوں کا ووازہ بھی کھل گیا۔ مسلمان فوجوں میں سیاسی شور  
کتاب و سیدار ہو گئا۔ ہندوستان کی افغانی تحریکوں کا رابطہ و ضبط ایشیاء اور بورپ کی

الفلاحی تحریکیوں کے ساتھ قائم ہو گیا۔ انگریزوں کو بنگال کی تعمیم منسوخ کرنے پر مجبور ہونا پڑا اور ہندوستان میں حصول آزادی کی جدوجہد کا ہندو مسلمانوں پر مشتمل متحدة و مجاز قائم ہونے کی راہ ہوا رہ گئی۔

”الہلال“ کی آواز پر سے ہندوستان میں گوشہ اٹھی۔ مذہبی اور غیر مذہبی سب یہ حلقتوں میں اس آواز کو ذوق و تقویٰ اور جوش و خروش سے منانگیا۔ بیانی حکومت کے نئے یہ سب کچھ ناقابل بڑا مشت حقا۔ اس نے ”الہلال“ کا گاؤشنے کے نئے پہلے دہشتزار روپی کی منہانت طلب کی۔ جب اس طرح بھی اس کی آواز بند نہیں ہوئی تو دس ہزار کی ضمانت ناٹھی۔ اس سے بھی کامیاب چلا تو ۱۹۱۵ء میں ”الہلال“ پریں صبیط کر دیا۔ میں نے ”البیان“ کے نام سے نیا پریں قائم کر کے اسی نام کا اخبار جاری کر دیا تو حکومت نے ڈیفیش آف لندن اریکٹیشن کے تحت مجھے مکمل بدلہ ہو جانے کا حکم دے دیا۔ پنجاب ایپی، دہلی اور بمبئی میں میسر و اخذ میں پہلے ہی بند کر دیا گیا تھا۔

میں ہمارے ایک شہر راچی چلا آیا تو یہاں حکومت نے مجھے نظر بند کر دیا اور ۲۱ ستمبر ۱۹۱۹ء تک میں یہاں حراست میں رہا۔

یکم جنوری ۱۹۲۰ء کو میری رہائی محل میں آئی۔

اس دوران گاندھی جی نے مجھ سے راچی میں ملاقات کرنی چاہی، لیکن محکم نے اجازت نہیں دی۔

۱۹۲۰ء میں ہندوستان کے مسلمانوں میں مسئلہ خلافت نے بہت پے پیتی پیدا کر دی تھی۔ ہندو رہنمای بھی اس مسئلہ میں ان کے ساتھ تھے۔ تک، گاندھی جی اور دوسرے کا ہمچی رہنماؤں نے مسلمانوں کے نقطہ نظر کی بھرپور تائید و حمایت کی۔

مسلمانوں اور ہندوؤں کا ایک متحده مجاز بنا اور حکومت کے خلاف تحریک عدم تعاون جاری کرنے کا فیصلہ ہوا۔

ڈاکٹر الفماری، مولانا حسید علی، مولانا شوکت علی، حکیم جبل عان اور مولانا عبدالباری فرنجی محل، شیخ الہند مولانا محمود لحسن اور ان کے شاگرد مسلمانوں کی طرف سے اور ہندوؤں میں گاندھی جی، مونی لال نہسٹہ لا جپت رائے، آر واس وغیرہ سب ہی تبلیغ اس رائے سے متفق ہوتے گئے۔

وہی تبلیغ 1971ء میں ناکپور میں کانگریس کا سالانہ اجلاس ہوا اور عدم تعاون کی تجویز پر ریزودیش پاس ہو گیا۔

میرزا خاچ نے اس سے اتفاق نہیں کیا اور وہ کانگریس سے علیحدہ ہو گئے۔ تحریک جاری ہو گئی اور مک میں گرفتاروں کا سلسہ شروع ہو گیا۔ ہندو مسلم اتحاد کی قوت نے تحریک کو اتنا زور دا رہ بنا کیا کہ انگریزی حکومت کے پیار اکھر نے بھی۔

اب انگریز حکومت نے اس سے نہیں کے دے ہندو مسلم فداد شروع کرنے کا حربہ آگے بڑھایا۔

متعدد بھگہ ہندو مسلم فدادات ہوئے اور ایک فریت نے دوسرا سے فریت پر الٹا عائد کرنے شروع کر دیتے۔

ہندو مسلم اتحاد کی دیوار میں دراٹیں پڑنے لگیں۔ تہسیم برطانوی حکومت کے خلاف تحریک جاری رہی۔

وہی تبلیغ 1979ء میں کانگریس نے مکمل آزادی کا اعلان کر دیا۔ بالآخر برطانوی حکومت تصفیہ کی طرف مائل ہوئی۔

گاندھی اور پیکٹ ہوا اور لندن میں گول بیر کانفرنس کا جنم ہوئا۔

کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مقیم مرکز

مسلم بیگ از سر نور زدہ کی گئی۔ ہندوستان سوال پھر چھپڑ دیا گیا اور نگزیزی حکومت کو یہ موقع مل گیا کہ اس نے اپنی صواب بیدار کے مطابق انہوں ناکیٹ ۱۹۳۵ء میں تیار کر کے ہندوستان میں نافذ کر دیا۔

اس ناکیٹ کے تحت پہلے انتخابات ہوئے۔ کانگریس کو پانچ بڑے صوبوں میں کامل اکثریت حاصل ہوئی۔ چار صوبوں میں وہ سب سے بڑی واحد پارٹی کی صورت میں کامیاب ہو کر نکلی۔ صرف پنجاب اور سندھ میں وہ مقابلتاً اُنسی کامیابی حاصل نہیں کر سکی۔

پنجاب میں یونیورسٹی پارٹی کو اکثریت حاصل ہوئی اور سندھ میں اللہجہ گوپ کو۔

اس انتخاب کے نتیجہ میں، کچھ عرصہ کی بحث و تجھیں کے بعد ہر صوبہ میں وہاں کی اکثریت پارٹی نے، صوبائی حکومت کی تشکیل کی۔

کانگریس نے بھی جن صوبوں میں اکثریت حاصل کی تھی، وہاں حکومتیں بنائیں۔

لیکن ۱۹۳۹ء میں جرمی کے اعلان جنگ کے بعد، جب بريطانیہ نے بھی فرانس کے ساتھ مل کر جرمی کے خلاف اعلان جنگ کیا اور ہندوستان کو بھی اس اعلان میں شرکت کر لیا۔ (یہ ۲ ستمبر ۱۹۳۹ء کی بات ہے) تو کانگریسی وزارتوں نے ہجومی استعفے دے دیا۔ کانگریس کا موقف یہ تھا کہ ہندوستان کی مکمل آزادی کے حق کو قائم کیا جائے اور جنگ میں شمولیت کے لئے آزادانہ فیصلے کا حق دیا جائے!

والسرائے نے جس طرح جنگ میں ہندوستان کی شمولیت کا اعلان کیا ہے

وہ ایک آزاد اور خود مختار قوم کی نمائندگی نہیں کرتا!

۱۹۴۰ء میں کانگریس کے مدارقی انتخاب کے لئے میرا نام پیش کیا گیا۔ اسے

قبل میں دوبار یہ ذمہ داری اٹھا چکا تھا۔ ہر چند کہ میں نے انکار کیا، لیکن گاندھی جی سمیت بیشتر کامنگری و مہما بر اب اصرار کرتے رہے۔ صدارتی انتخاب میں مسٹر ایم، این، رائے میرے حریت تھے۔ انتخاب کا نتیجہ بھاری اکثریت کے ساتھ میرے حق میں نکلا۔

اس وقت راجندر پر شاد کامنگریں کے صدر تھے۔ رام گڑھ میں سالانہ اجلاس ہوا۔ میں نے صدارتی خطاب میں کامنگریں کی وضیع پالیسیوں کا اعلان کیا اور راجندر پر شاد سے صدارت کا چارچ ملے لیا۔

میں نے اپنے صدارتی خطاب میں واضح کر دیا کہ ہم مکمل آزادی سے کم کسی بات پر راضی نہیں ہوں گے اور بالآخر رائے دہی پر مبنی منتخب شدہ دستور ساز تحریک مکمل کے لئے ایک وفاقی دستور مرتب کرے گی۔ جس میں ملک کی تمام اکثریتوں اور اقلیتوں کو مکمل آزادی اور ترقی کے موقع حاصل ہوں گے۔ مسافی بیانادوں پر صوبوں کو زیادہ سے زیادہ خود محنتداری دی جائے گی اور سماجی ناالعادیوں سے پاک کامل عدل و انصاف و مساوات پر مبنی نعم قائم کیا جائے گا۔

صدرارت کا چارچ سنبھالنے کے بعد، میں نے کامنگریں و رکنگ کمیٹی کی ای فری تشكیل کی۔ و رکنگ کمیٹی ۵ امہروں پر مشتمل تھی۔ میں نے مندرجہ ذیل افراد کو نامزد کیا:-

- ۱۔ سرو سبی نائیڈو ۲۔ سر ول جو جھانی پٹیل ۳۔ سیٹھ جننا لال بھاج ۴۔ جے بی کر پلائی ۵۔ جھولا جھانی ٹیساٹی ۶۔ شنکر راؤ دیو ۷۔ ڈاکٹر پر فلما چندر گھوش
- ۸۔ ڈاکٹر راجندر پر شاد ۹۔ جوہا شہر لال نہرو ۱۰۔ سی راج گوپال اپاریہ ۱۱۔ سر ڈ۔ اصفت علی ۱۲۔ ڈاکٹر سید محمد ۱۳۔ خان عبدالغفار خان ۱۴۔ میں خود۔

## میری ایک تجویز اور جناب صاحب کا جواب

وسط جون ۱۹۴۷ء میں کانگریس کی صدارت سنبھالنے کے بعد میں نے ہندوستان اخلاق کے تصنیفی کی غرض سے بھیثیت صدر کانگریس مٹریٹ مدد علی جناب صدر مسلم نیگ کو یہ تجویز بھیجی کہ ہندوستان کے تمام صوبوں اور مرکز میں، کبھی ایک پارٹی کی وزارت کے سجائے، کانگریس اور مسلم نیگ پر مشتمل مختلف وزارتوں میں بنائی جائیں۔

مدرس جناب نے، میری تجویز یہ کہہ کر مسترد کر دی کہ تم کو کانگریس نے شوپولتے کی طرح کانگریس کا صدر بنایا ہے، ان نئے میں تم سے کسی طرح کی لگنگو نہیں کرنا پا ہتا ہوں۔

اور ہر اب کی سطح پر ہندوستان تصنیفی کا یہ موقع ہاتھ سے نکل گیا۔

مارچ ۱۹۴۷ء میں، کرپن، بیٹانوی حکومت اور کانگریس کے دیانہ مہمت کرانے اور ہندوستان کے رہنماؤں سے بات چیت طے کرنے کی ایک اکیم لے کر آئی۔ یہ لگنگو جنگ مہل سے گزر کر ناہام ہو گئی۔

کوکش مفہومت کی اس ناکامی کے بعد، کانگریس کے سامنے، حصول آزادی کی جدوجہد کے سوا کوئی چارہ کا رہا۔

ہندوستان چھوڑ دو کے نفر کے ساتھ کانگریس نے حصوں آزادی کے پروگرام کا اعلان کر دیا۔ لیکن بیٹانوی حکومت صہبہ کریکی اور پورے ملک میں گرفتاریاں شروع کر دیں۔ اس کا نتیجہ حکومت اور عوام کے دیانہ لگٹے تصادم کی صورت میں مزدرا رہوا۔

۹ اگست ۱۹۴۷ء کو بیانی میں، میں اور میکر تم کانگریسی رفقاء گرفتار

کر ریتے گئے تھے گاندھی جی کو پونا میں اور مجھے میکر ساٹیوں سیست احمدزیگ  
میں نظر بند کر دیا گیا۔

ہماری حراست کے مقام کو عوام سے پوشیدہ رکھا گیا اور پورے مک میں  
سخت ترین داروگیر کی فضامسلط کر دی گئی۔

تاشیم ہندوستان کی آزادی کے مسلسلہ میں ب्रیتانیہ حکومت میں بین الاقوامی  
دباو بڑھتا رہا۔ ب्रیتانیہ کے اتحادیوں نے ب्रیتانیہ کے اس طرز عمل کو پسندیدہ نظر میں  
سے نہیں دیکھا اور جیسے بیسے پورپ میں جنگ پھیلتی گئی، ب्रیتانیہ کی اتحادی  
لائقیں ہندوستان کے بارے میں ب्रیتانیہ کی پاری میں تبدیلی کا مطالبہ تیز تر  
کر قی گئیں۔

ب्रیتانیہ حکومت کے اندازوں کے برعکس، ہندوستان میں بھی، آزادی کی  
جدوجہد زور پر ڈھنی چلی گئی اور یہ اندازہ پیدا ہونے ملا کہ جلد ہی اس کا رُخ تحریک  
تشدید کی طرف مراجعتے گا!

اس دوران ب्रیتانیہ ڈپویسی، ہندوستان میں فرقہ و اراہہ مسائل کو ہوا دیکھ  
جدو جہد آزادی کی ڈھنی رُخ کو روکنے کی کوشش کر قی رہی۔  
چنانچہ ہندوسلم سیاسی نزاع ہماری طویل حراست کے درانِ شنگین  
نوعیت اختیار کر گیا۔

بایں ہمہ ب्रیتانیہ حکومت بھارتی آزادی کی جدو جہد کو کسر کرنے میں  
ناکام رہی۔

اور بالآخر اسے کانگریس کے سُلْطُت مفہومت کرنے کی ضرورت کا اساس  
شیدید تر ہوتے ملا۔

مئی ۱۹۴۵ء میں ہندوستان کے والترات مارٹ ویول صورت حال پر شدید

کے لئے انگلستان گئے۔

جون میں یہ اعلان ہوا کہ ہندوستان کا سیاسی مسئلہ حل کرنے کے لئے اذسر نو کو شش کی جلتے گی۔ شمال میں ایک کانفرنس بلانی جائے گی۔ کانگریس کے صدر اور وکٹر کمیٹی کے عہدراں کو رہا کہ دیا جائیگا، انکہ وہ بھی کانفرنس میں شرکت کر سکیں۔ مسلم لیگ اور دوسری سیاسی پارٹیوں کے رہنماؤں کو بھی بلایا جائیگا۔

اس اعلان کے فرما بعده ہم لوگ رہا کر دیئے گئے۔

رہائی کے ایک دن بعد، شمال کانفرنس میں شرکت کے لئے والسرائے کا دعوت میجھے ملا۔ کانفرنس ۲۵ جون کو ہونا تھا۔

معززہ تاریخ نہ کانفرنس کے تمام مدعوین شتمہ پہنچ چکے۔

کانفرنس میں شرکت کرنے والے افراد، کانگریس کے صدر، مسلم لیگ کے صدر، شیڈول کاست اور سکھوں کے نمائندے، مرکزی اسمبلی میں کانگریس پارٹی کے یہاں مسلم لیگ پارٹی کے ڈپٹی لیڈر، صوبی جاتی حکومتوں کے وزراء، علی (موجو دہ اور سالہ) تھے۔

کانفرنس میں والسرائے نے، بیطانوی حکومت کی تازہ ترین سمجھیں پیش کی۔

جن کا مقصد ہندوستانی نمائندوں پر شتم، ایک ایسی ایگزیکٹو کونسل قائم کرنا تھا جن کو حکومت کے تمام اختیارات حاصل ہوں گے اور والسرائے اس کمیٹی کے سربراہ ہوں گے۔

اس سمجھیں پر میں نے کانگریس کانفیڈنٹری میٹنگ کیا اور پوچھا کہ اس کونسل سے والسرائے کا کیا تعین ہو گا؟ وہ مخفی رسمی سربراہ ہوں گے یا انہیں "ویڈو" کا انتیار حاصل ہو گا؟

کیا فوج کا شعبہ بھی ہندوستانی نمائندے کے کنپرڈ کر دیا جائیگا؟  
کیا بولانی حکومت کو یہ منظور ہے کہ جنگ میں ہندوستان کی آئندہ شہریت  
اس کے نمائندوں کی مرمنی سے ہو؟

والسرائے نے میر سے ان سوالات کا جواب کا تحریکیں کے نقطہ نظر کی موقت  
میں دیا۔

والسرائے کی طرف سے ایگزیکٹو کونسل کے قیام کی بولانی سمجھیز سب کے لئے  
قابل قبول تھی۔ لیکن کونسل میں فرقہ وارانہ نمائندگی کا مسئلہ موجب نزع اب بن گیا۔  
بولانی حکومت کی سمجھیز کے مطابق، ایگزیکٹو کونسل، ۱۳ اکاں پر متمیل ہوئی۔  
۵ اکاں کا تحریک نامزد کری، ۱۵ اکاں مسلم لیگ نامزد کری اور ۲۳ اکاں والسرائے  
نامزد کرتے۔

مسلم لیگ مسلمانوں کی جماعت تھی، اسے حق حفاظ کر دہ اپنے کو ڈالیں جن  
مسلمانوں کو چاہئے نامزد کر دے۔

کا تحریک قومی جماعت ہونے کی دعویٰ ارمعتی۔ چنانچہ اسے بھی حق حفاظ کر دہ  
جن جن افراد کو چاہئے نامزد کرے۔

کا تحریک چاہیئی تھی کہ دہ اپنی اس قومی یتیہت کے مطابق ہے فرقے سے  
اکی ایک نمائندہ نامزد کرے۔

عیسائیوں، پارسیوں، سکھوں اور مسلمانوں کے نام پیش کرنے سے اگرچہ ہندوؤں  
کی نمائندگی کم ہو جاتی تھی اور ۱۳ اکاں کی ایگزیکٹو کونسل میں صرف ایک یادو  
ہندو شامل ہو سکتے، تاہم کا تحریک اپنی قومی یتیہت برقرار رکھنے کے لئے، ایسا  
کرنے پر آمادہ تھی۔ لیکن مسٹر جناتھ نے اصرار کرنا شروع کیا کہ کا تحریک اپنے کو دے کے  
پائچ پائچ اکاں صرف ہندوؤں کو نامزد کرے۔ لیکن کا تحریک کی طرف سے مدد

کا گھریں کی حیثیت سے میرا نام شامل کیا گیا۔ اس کے علاوہ ایک ایک نمائندہ عیسائی اور پارسی فرقہ سے پاہانچا طے ہوا اور باقی دو نام جو ہسپہ لال اور کے دار پلی کے سمجھیز کئے گئے۔

لارڈ ولیل نے چار ناموں کی فہرست خود تیار کی۔ اس میں انہوں نے وو نام اچھوت نمائندوں کے، ایک نام سکھ نمائندہ کا اور ایک نام خضریات خان کا سمجھیز کیا ہجراں وقت صوبہ چوبیس کے وزیر اعلیٰ تھے۔

میر جناح نے یہاں بھی اصرار کیا کہ والسرائے چوختانہ مسلمان کا سمجھیز نہ کریں۔

میر جناح کے اس اصرار و صراحت و جس سے کافر فس ناکام ہو گئی۔

میں دس سال گزر جانے کے بعد بھی یہ سمجھنے سے قادر رہا ہوں کہ غیر قسم شدہ ہندوستان کی پہلی حکومت جو ۱۸۵۸ء کا ان پہلے ہوئی اور جس میں ۷ مسلمان نمائندے ہوتے اور غیر مسلم نمائندے جو میں ہندو صرف ۲ ہوتے، کلام اور مسلمانوں کے کوئی مفاد کے پیش نظر میر جناح کے لئے قابل تبول نہیں تھی؟

کیا اس طرح مسلمانوں کو، ہندوستان کی پہلی حکومت میں ایک معقول حصہ نہیں مل رہا تھا؟

شامل کافر فس کی ناکامی کے بعد برتاؤی حکومت نے ہندوستان میں عام انتخابات کرنے کا اعلان کر دیا۔

انتخابات میں بنگال، پنجاب اور سندھ کے سوا باقی تمام صوبوں میں کا گھریں نے اکثریت حاصل کر لی۔

بنگال میں مسلم میگ سب سے بڑی واحد پارٹی کی حیثیت سے کامیاب ہوئی۔

پنجاب میں یگ اور یونیورسٹ پارٹ کی تعداد تقریباً برابر بھی۔ سندھ میں مسلم یگ نے بہت سی نشانیں حاصل کیں لیکن اکثریت نہ لے سکی۔

انتخابات کے بعد صوبوں میں وزارتیں بنانے کا مسئلہ سامنے آیا۔ میری خواہیں تھیں کہ ہر صوبہ میں، خواہ وہاں کا نگہداں اکثریت میں ہو یا نہ ہو مسلم یگ کے اشتراک سے وزارتیں بنائی جائیں۔ مسلم یگ کے بہت سے سرگردہ ازاد بھی اس کے حق میں تھے۔ لیکن میر جماعت نے کا نگہداں کے ساتھ اکثریت کے مسلم یگ کے اگر کو روک دیا۔

بہر حال ہندو مسلم نزاع تیز تر ہو گرا اور ہندوستان کا سیاسی مسئلہ کشیدیں نوعیت اختیار کرنا چلا گیا۔

کا نگہداں اور یگ کو ایک دوسرے سے قریب کرنے کی میری کوششیں بار آور نہیں ہو سکیں۔

فوری ۱۹۴۶ء میں برلنی حکومت نے ایک کابینہ مشن ہندوستان بھیجنے کا اعلان کیا جو ہندوستانی لیڈروں سے ہندوستان کی آزادی کے مسئلہ پر گفت و شنید کرے گا۔

کابینہ مشن ۲۳ مارچ ۱۹۴۶ء کو ہندوستان پہنچ گیا۔ یہ مشن، لارڈ پیٹیک لارن، لارڈ اے اوی، ایکٹن کیڈ اور سر اسٹافورڈ کوپن پر مشتمل تھا۔

۲ اپریل ۱۹۴۶ء کو میں وہی پہنچا۔ اب معاملہ ہندوستان اور برلنی کے سیاسی اختلاف کا نہیں تھا۔ اس پیچے کہ برلنی ہندوستان کو مکمل آزادی دینے پر تیار ہو چکا تھا۔

اب معاملہ فرمہ وارانہ اختلاف کا تھا۔ خاص طور پر مسلمانوں کے انزوں کا تھا!

۹ اس بات سے انکار نہیں کر سelman ، ایک ملت کی جیشت سے اپنے مستقبل کے بارے میں متنکر تھے ۔ وہ مجرموں اعلیٰ سے ہندوستان میں اپنے آپ کو ایک اقلیت تصور کرتے تھے اور خوفزدہ تھے کہ آزاد ہندوستان میں ان کی پوزیشن محفوظ نہیں رہے گی ۔ اس مسئلہ پر میں نے مسلمان خوزکیا اور اس نیبھم پر پہنچا کہ وحدتی طرز کی حکومت کے بجائے اگر وفاقی اور عدم اکثریت کے نظام پر مبنی حکومت کا ڈھانچہ قائم کیا جائے جس میں انتیارات صوریں کو حاصل ہوں تو ایسا نظام قیامت کے اندر یہ رفع کر سکتا ہے ۔

میں نے اس سلسلہ میں ایک فارمولہ مرتب کیا چن کی رو سے صفت رد فاع ، امور خارجہ اور کسل و رسائل کے متعلق مرکزی حکومت کے پاس ہوں اور باقی تمام انتیارات صوریں کو دے دیئے جائیں ۔ ہاں صوبے اپنے مقاد اور مرضی کے تحت بعد میں کچھ اور انتیارات مرکز کے سپرد کرنا چاہیں تو وہ ان کی اپنی صوابدید پہنچی ہو گا । ۱۴ اپریل ۱۹۲۶ء کو میں کابینہ میش کے ارکان سے ملا اور جب میش کے ارکان نے مجھ سے فرقہ وارانہ سلسلہ کے خل کے لئے سوال کیا تو میں نے اپنا تیار کردہ فارمولہ ان کے سامنے رکھ دیا ۔

لارڈ پیٹنک لارنس نے کہا کہ آپ نے تو اس سلسلہ کا ایک بالکل نیا حل پیش کیا ہے ۔ لارڈ کرپس نے بھی اس تجویز میں گھری لوچپی می اور لارڈ امینان کا اظہار کیا ۔ ۱۵ اپریل ۱۹۲۶ء کو کامیابی درکنگ کمیٹی کا اجلاس منعقد ہوا تو میں نے کابینہ میش کے ساتھ اپنی گفتگو کی رپورٹ پیش کی اور انہیں اپنے مجرزہ فارمولے سے مطلع کیا ۔

گاندھی جی اور درکنگ کمیٹی کے ارکان نے میرے پیش کردہ فارمولے کی تفصیلات کئی اور اس سلسلہ میں متعدد وضاحتیں یا ہیں ۔ حتیٰ کہ سب کے س

مطہن ہو گئے۔

سردار پیلی نے تجارت، کرفی اور مالیات کے شعبوں کو موبوں کے ختیار میں دستہ پر بہت سے کشہات کا اظہار کیا۔ لیکن گاڑھی جی اس فارمے پر اتنے مطہن ہو چکے تھے کہ خود انہوں نے سردار پیلی کے ان بیہات کا جواب دیا۔

جب میں نے اپنی تجویز کا بینہ مٹھ اور کاٹھیں دونوں کے سامنے رکھ دی اور انہیں مطہن کر دیا تو پھر میں نے مناسب بھاجا اسے مک کے سامنے بھی پیش کر دی۔ چنانچہ ۱۵ اپریل ۱۹۷۶ء کو میں نے ایک بیان جاری کیا جن کے مندرجات آج بھی (یعنی دس سال بعد) اپنی جگہ جوں کے قوں نظر آتے ہیں۔ میں نے کہا تھا کہ:

## پاکستان کی ایکم

۹ میں نے مسلم لیگ کی پاکستانی ایکم پر ہر ممکن نقطہ نگاہ سے غور کیا ہے۔ ایک ہندوستانی کی حیثیت سے، پورے ہندوستان سے متعلق اس کی پہنچ گئیں کامیں جائزہ لیا ہے اور ایک سلانگ کی حیثیت سے ہندوستان کے مسلمانوں کی قیمت پہنچنے والے اس کے ممکنہ اثرات کامیں نے تجویز کیا ہے۔

اس ایکم کے تمام پہلوؤں پر میں نے بہت کچھ غور کیا اور اس نیت پر پہنچا ہوں کہ پورے ہندوستان کے لئے، اس ایکم کے جو کچھ بھی نعمان ہیں، وہ اپنی جگہ، لیکن مسلمانوں کے لئے یہ تجویز سخت بناہ کن ثابت ہو گی۔ اور اس سے ان کی کوئی مشکل حل ہونے کے بجائے مزید مشکلات پیدا ہو جائیں گی۔

اول تو پاکستان کا لفظ ہی، ہمیں نے تذکیر اسلامی تصورات کے خلاف ہے۔

پنجمہ اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ:-

اللہ تعالیٰ نے تمام رشتے زمین میں کے لئے مسجد بنادی ہے۔

روتے زمین کو پاک اور ناپاک کے دو میان تقسیم کرنا ہی اسلامی تعلیمات کے  
منافی ہے۔ دوسرے یہ کہ پاکستان کی ایکم ایک طرح سے مسلمانوں کے لئے نشکست  
کی علامت ہے۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی تعداد ۹ کروڑ سے زیادہ ہے۔ اور وہ اپنی  
اس زبردست تعداد کے ساتھ ایسی منہبی و معاشرتی صفات کے حامل ہیں  
کہ ہندوستان کی قری و طعنی زندگی میں پہی اور سس و نس کے تمام معاملات پر  
فیصلہ کرن اثر ڈالنے کی طاقت رکھتے ہیں۔ مزید پڑاں کئی صوبوں میں مسلمانوں کو  
مکمل اکثریت حاصل ہے۔

پاکستان کی ایکم کے ذمہ دی ان کی یہ ساری قوت و صلاحیت تقسیم ہو کر ضائع  
ہو جاتے گی۔ علاوہ ازین ایک مسلمان کی چیزیت سے، ایک لمحہ کے لئے بھی میں  
اپنایہ ہتھیں چھوڑ سکتا ہو کہ پورا ہندوستان میرا ہے اور اس کی سیاسی و اقتصادی  
زندگی میں میری شرکت ناگزیر ہے۔

میرے نزدیک یہ بدترین بُزوںی کائنات ہے کہ میں اپنی میراث پدری سے  
دستدار ہو کر ایک چھوٹے سے مکھے پر قبضت کر دوں۔

میرے اس مسئلہ کے دو سو ہر قسم پہلوں کو نظر انداز کر کے تھا مسلم مفاد  
کے نقطہ نگاہ نے بھی غور کرنے کے لئے تیار ہوں کہ اگر پاکستان کی ایکم کو کسی طور  
بھی مسلمانوں کے لئے مفید ثابت کر دیا جاتے تو میں اسے قبول کر دوں گا اور  
دوسروں سے اسے منزلف پاپنا پورا روز مفتخر کر دوں گا!

مگر حقیقت یہ ہے کہ اس ایکم سے مسلمانوں کے جماعتی اور ملی مفاد کو ذرا

بھی فائدہ نہیں پہنچتا اور ان کا کوئی اخلاقی بھی دُور نہیں ہو سکتا۔

اب ذرا جذبہ سے سے بالآخر ہو کر ان کے مکنہ تابع پر غور کریں کہ جب پکھتا

بن جاتے گا تو کیا ہو گا؟

ہندوستان دُو ریاستوں میں تقسیم ہو جائیگا۔ ایک ریاست میں مسلمانوں

کی اکثریت ہوگی۔ دوسری میں ہندو اکثریت۔

ہندو اکثریت کے علاقوں میں مسلمانوں کی تعداد ساری ہے تین کروڑ سے

ناممکن ہو گی اور وہ بہت چھوٹی چھوٹی اقلیتوں کی صورت میں پورے ملک میں بھر کر

رہ جائیں گے۔ یعنی آج کل کے مقابلہ میں وہ ہندو اکثریت کے مسلمانوں میں اور

زیادہ کمزور ہو جائیں گے جہاں ان کے گمراہ اور بودو باش ایک ہزار سال سے چلی آہ

رہی ہے اور جہاں انہوں نے اسلامی تہذیب و تدنی کے مشہور اور بڑے بڑے

مراکز تعمیر کئے ہیں۔

ہندو اکثریت کے علاقوں میں یہیں والے مسلمانوں کو ایک دن اپنے

صورتِ حال سے باقی پیش ہیجگا کہ ایک صبح آنکھ کھلتے ہی وہ اپنے آپ کو اپنے

گھر اور وطن میں ہی پڑلیسی اور چلنی پائیں گے۔ سنتی، تعلیمی اور معاشی لحاظ سے

پن مانذہ ہوں گے، اور ایک ایسی حکومت کے رحم و کرم پر ہوں گے، جو خالص

ہندو راج بن گئی ہوگی۔ - - - - - !

پاکستان میں خواہ مسلمانوں کی مکمل اکثریت کی حکومت ہی کیوں نہ قائم ہو

جائے، اس سے ہندوستان میں رہنے والے مسلمانوں کا مسئلہ ہرگز حل

نہیں ہو سکے گا!

دوسرا یہیں ایک دوسرے کی مدد مقابل بن کر، ایک دوسرے کی اقلیتوں کا

مسئلہ حل کرنے کی پوزیشن میں نہیں آسکتیں۔ اس سے مرفت یہ غمال اور ہتھام

کار اسٹر کھلے گا عالمی معاملات میں بھی پاکستان کو فی نمایاں مقام حاصل نہیں  
کر پائے گا۔

## میرافتار مولا

ہاں جو فارمولہ میں نے پیش کیا ہے اور جسے کانگریس سے منظور کرنے میں  
کامیاب ہوا ہوں، اس میں پاکستانی اسکیم کی تمام خوبیاں موجود ہیں اور وہ ان  
تفاوت سے پاک ہے جو اس اسکیم میں پائے جاتے ہیں۔

در اہل پاکستان کی اسکیم اس خوف کا نتیجہ ہے کہ مہندو مرکز میں اکثریت میں  
ہوں گے اور مسلم اکثریت کے صوبوں میں ان کی مددلت ممکن ہے۔

میرے پیش کردہ فارمولے سے، جسے کانگریس منظور کر چکی ہے، اس خوف کا  
ازالہ اس طرح ہو جانا ہے کہ تمام موبائل وحدتیں مکمل خود مختار ہوں گی۔ مرکزی  
اختیارات کی دو فہرستیں ہوں گی۔ ایک لازمی اور دوسری اختیاری۔ مرکز کے پان  
صرف وہ چند اختیارات ہوں گے جنہیں صوبے مرکز کو تفویض کریں گے۔ باقیہ اختیارات  
صوبوں کے پاس ہوں گے۔

مسلم اکثریت کے مذوبے اپنی مواب دید کے مطابق ان اختیارات کو استعمال  
کرنے میں آزاد ہوں گے اور مرکز کو سپرد کرنے معاملات پر بھی اپنا اثر ڈالنے کا  
حق رکھیں گے۔

بہر حال کا بینہ میں اور کانگریس دو فوں ہی سے میں نے اپنی وفاقی سمجھی  
منظور کرائی ہیں کی رو سے تمام مذوبے مکمل طور پر خود مختار قرار دیئے گئے تھے اور  
صوبوں کی طرف سے صرف نہیں امور مرکز کو تفویض کئے جائے تھے۔ دفاع،  
امور خارجہ اور کسل و رہائش۔

چنانچہ کابینہ مشن نے ایک نئی سمجھیز کے اضفاف کے ساتھ میرے پیش کردہ فارمے پر مشتمل اپنا منصوبہ پیش کر دیا۔ مشن نے جس نئی سمجھیز کا اضفاف کیا تھا مادہ اسے ابی اسی کے نام سے تین گروپ بنانے کی تھی۔

کابینہ مشن کا منصوبہ کانگریس اور مسلم لیگ دونوں نے ہی منظور کر لیا اور مجھے اطمینان ہوا کہ مسلمان مستقبل کے خطرات سے حفاظ ہو گئے اور لیک کی پُرانی آزادی کا راستہ صاف ہو گیا ہے۔

لیکن کہاں؟ ہمارا یہ اطمینان حفظ سر اب ثابت ہوا۔ ہوا یہ کہ میں، سال سے کانگریس کا صدر چلا آ رہا تھا، حالانکہ دستور کے مطابق ہر سال نئے صدر کا تھا ہونا چاہیے۔ لیکن ۱۹۴۹ء کے غیر معمولی واقعات و حالات کی بنا پر ایسا نہیں ہو سکا اور میں مسلم، سال کانگریس کی صدارت کا باسنجا لے رہا۔

اب جب کہ لیک کے حالات روپیہ اصلاح ہو چکے تھے، آزادی کے منصوبہ پر کانگریس اور مسلم لیگ دونوں نے ملا کر دیا تھا، میں نے مناسب سمجھا کہ میں کانگریس کی صدارت سے سپکتوش ہو جاؤں اور نئے صدر کا انتخاب کر لیا جاتے۔

بہت کچھ غور و خوف کے بعد میں نے اپنے انتخے کا اعلان کر دیا۔ کانگریس کے بیشتر علقوں کی طرف سے یہ اصرار جاری رہا کہ آئندہ مدت کے لئے بھی میں ہی صدارت کا عہدہ سنبھالے رہوں، لیکن آئندہ صدارت کے لئے میں نے جو ہے لال کا نام سمجھیز کیا۔

جو ہے لال کانگریس کے صدر منتخب ہو گئے۔ ۱۔ جنوری کو انہوں نے بھی میں ایک پریں کانفرنس بلاقی اور اس میں کابینہ مشن پلان کے سلسلہ میں سوالات کیے جو ابادت دیتے ہوئے ان کی زبان سے ایک ایسا جملہ نکل گیا جس کی بنا پر مسٹر جنری کو یہ مذکورہ اتفاق ہیا کرو کہ کابینہ پلان کی منظوری سے خود کو علیحدہ کر لیں۔

جو اہر لال نے کہا تھا کہ کامگریں و ستو رسانہ سہی میں آزادانہ طور پر شرکت کرے گی وہ کامبینیٹ پلان کی پابند نہیں ہو گی ۔

جو اہر لال کا یہ بیان یقیناً صحیح نہیں تھا لیکن پریس کے سوالات کے سیاق میں ۔

سباق میں وہ یہ کہہ گئے ۔

میٹر جنگ نے ۲۸ جولائی کو بیانی میں مسلم لیگ کو نسل کا اجلاس بلا کر یہ علن کر دیا کہ چون کامگریں کے صدر نے ، کامبینیٹ پلان کی پابندی سے آزاد رہنے کا اعلان کیا ہے اس نے مسلم لیگ بھی اب اس مقصود بھی کی پابند نہیں رہی ۔

اس طرح ایک معمولی سی بات نے چھر کشیدگی کی خطرناک صورتِ حال پیدا کر دی ۔ میں نے کامگریں و رکنگ کمیٹی کا اجلاس بلانے پر زور دیا جو ۸ رائست کو بُلایا گیا ۔ اور فوراً ایک قرارداد منظور کر کے چاری کرداری گئی ہیں میں و اخراج کر دیا گیا کہ کامگریں کامبینیٹ پلان منظور کر سکی ہے اور وہ اسکی پابند ہے ۔ کسی ایک فرد یا چند افراد کے کسی بجھے یا بیان سے اس پر کوئی اثر نہیں پڑتا ۔ ملک و قوم کا مفاد سب بمالتر ہے ۔ لیکن میٹر جنگ نے کامگریں کے اس اعلان کو قبول نہیں کیا اور پاکستان

کے سوال کو چھڑا کر ڈائرکٹ ایکشن کا فیصلہ کر ڈالا ۔ یہاں سے ان خونریز فسادات کا آغاز ہوا ہیں جن شے پورے ملک کے امن و سکون کو غارت سے کر کے رکھ دیا ۔ تو اعلیٰ اور سکھتہ میں فساد ہوا ، بہار میں فساد ہوا ، بیمنی میں فساد ہوا ، گلگت مکیشہ میں فساد ہوا ۔ حتیٰ کہ پنجاب میں اور پورے ملک میں فساد پھیل گیا ۔

اس دورانِ مرکز میں انہرم حکومت بنی ۔ کامگریں اس میں شامل ہوئی اور

بعد میں مسلم لیگ بھی اس میں شامل ہو گئی ۔

لیکن اب اتحاد اور امن کا دور نہ تھم ہو چکا تھا ۔

حتیٰ کہ لارڈ ویلی کی بھجک لارڈ ماؤنٹ بیٹن ہندوستان کے ہنری والٹرے

مقرر ہو گر آئتے۔ اور انہوں نے دھیرے دھیرے کہدا شیل، جو اہر لالی ہے تو، گاندھی جی وغیرہ کا سگریسی رہنماؤں کو تقسیم کا نظری قبول کر لیتے پر آمادہ کر لیا۔ بلاشبھ ۳۰ جون ۱۹۴۷ء کو ہندوستان کو دو ریاستوں میں تقسیم کر لیتے کی تحریز کا اعلان کر دیا گیا۔ یہ اعلان دراصل نہ ہندوستان کے مقامیں محتوا، نہ مسلمانوں کے مقامیں، اس سے صرف بولانی کی مقادی حفاظت مقصود تھی۔

اس لئے کہ ہندوستان کی تقسیم اور مسلم انگریز کے صوبوں کی الگ ریاست قائم کر دینے سے بولانیہ کو بہرہ صیغہ میں اپنے پاؤں نہ کانے کا موقع حاصل ہو جاتا تھا۔ ایک ایسی ریاست ہیں میں مسلم نگر کے نام سے بولانیہ کے پسندیدہ افراد برس رفتہ رفتہ آ جائیں گے، مستقل طور پر بولانیہ کے زیر اثر کمی جا سکی جو تھی اور اس کا اثر ہندوستان کے روئی پر بڑا لازمی ہو گا۔ ہندوستان جب یہ دیکھے گا کہ پاکستان میں بولانیہ کا اثر ہے تو وہ اپنے یہاں بھی بولانی کی مقاد کا حاذر کر کے گا جس کا دوسرا صورت میں شاید وہ رُوا دار نہ ہو۔

آخر کار ۲۳ اگست ۱۹۴۷ء کو ہندوستان تقسیم کر دیا گیا۔ پاکستان اور ہندوستان کی دو آزاد ریاستیں وجود میں آگئیں جو یکسان طور پر بولانی کی مان و ملکہ کی عمر بینے پر رہی ہو گئیں۔

اور پھر میشدے بدرتین خدشات صحیح ثابت ہونے لئے ایک ذوق دوسرے ذوق کا بدرتین دشمن بن گرفتیں ہم، غارت گری اور روٹ مار پر اتر آیا، خون کی لکیوں کے ساتھ دو لکڑی کی سرحدیں کھینچی جانے لگیں اور مسلمان تقسیم در تقسیم ہو کر رہ گئے۔



## پاکستان بننے کے بعد!

ہندوستان نے اگرچہ آزادی حاصل کر لی، لیکن اس کا اتحاد باقی نہیں رہا۔ پاکستان کے نام سے جزوی ریاست وجود میں آئی ہے، اس میں بر سر اقتدار طبقہ وہ ہے :

جو بڑھانوی حکومت کا پروردہ رہا ہے !!  
اس کے طرزِ عمل میں خدمتِ خلق اور سُربراہی کا بھی کوئی شایبہ نہیں رہا ہے، اور صفتِ راپنے ذاتی مفاد کے لئے یہ لوگ پہلے کاموں میں شریک ہوتے رہے ہیں۔

پاکستان کی نئی ریاست کے حاکموں اور عوام کے درمیان ایک خیلی حائل ہے۔ ان بیشودوں کو یہ بھی حظر ہے کہ اگر آزاد انتخابات علی میں آئے، تو ان میں اکثر کسے منتخب ہونے کا امکان ہی نہیں ہے۔ اس لئے وہ انتخاب ہی نہیں ہونے دے رہے ہیں۔

پاکستان کے قیام کو (۱۹۴۷ء میں) دنیا برس گزد چکھے ہیں اور بمشکل حال ہی میں (۱۹۵۱ء میں) ایک دستور مرتب ہو پایا ہے، لیکن کسے معلوم کہ نئے دستور کے تحت پہلے انتخاب علی میں بھی آسکیں گے؟ پاکستان کے قیام کا ایک ہی تیجہ نکلا ہے کہ برصغیر میں مسلمانوں کی پوزیشن مکروہ ہو کر رہ گئی۔ ہندوستان میں رہ جانے والے چار پانچ کروڑ مسلمان تو مکروہ ہوتے ہی، لیکن خود پاکستان میں اب تک کوئی متحکم حکومت تھی نہیں ہو سکی، اور نہ ایسی حکومت کے قیام کے آثار ہی نظر آتے ہیں۔

مسلمانوں کے مفاد کے نقطہ نظر سے بھی دیکھا جاتے تو پاکستان کے قیام سے انھیں کوئی موقع فائدہ حاصل نہیں ہوا، اور ان کا ایک بھی مسئلہ حل نہیں ہوا۔ پاکستان کے قیام کے جواز کے لئے صرف یہ ہی بات کی جاسکتی ہے کہ ہندوؤں اور مسلمانوں کے تعلقات اتنے خراب ہو چکتے کہ سوا اور کوئی چارہ کار نہیں رہ گیا تھا۔ جاہر لیل غیروں کا یہی خیال ہے۔ لیکن یہ سمجھتا ہوں کہ یہ درست نہیں۔

یہ نے جو تکمیل پیش کی تھی، اور جسے کابینہ مشن نے بڑی حد تک مان لیا تھا، اگر ہم اس پر ثابت قدم رہتے تو سب کے لئے بہتر نتائج نکلتے اور ہندوستان میں قابل کے خطرات سے محفوظ ہو جاتا۔

کیا پاکستان کے قیام سے، فرقہ وارانہ مسئلہ حل ہو گیا؟  
کیا یہ مسئلہ اب پہلے سے زیادہ شدید اور ضرر رسان نہیں  
بن گیا ہے؟

جب تقسیم کی بُنیاد ہی ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان عدالت پر کھی گئی تھی تو پاکستان کے قیام سے یہ منافت ایک اُشیانی شکل اختیار کر گئی ہے، اور اس کا حل اب اور مشکل ہو گیا ہے۔ !!!

بڑھنیں دو ریاستوں میں تقسیم ہو گیا ہے!  
اور یہ دونوں ریاستیں ایک دوسرے کو نفرت و ہراسی  
نگاہوں سے دیکھتی ہیں

پاکستان سمجھتا ہے کہ ہندوستان اسے اطیانان سے جیتنے ہیں دے گا، اور جب بھی اسے موقعہ ملے گا، وہ اسے نیست و نابود کر دے گا۔

ہندوستان کو بھی یہ ڈر ہے کہ جب بھی پاکستان کو موقعہ ملا، وہ اس پر حملہ کرے گا۔

اس طرح دونوں ملک نصوف و هراس کے تبھت اپنا فوجی نصیر بڑھاتے رہنے پر مجبور رہیں گے، اور معاشری ترقی سے محروم ہوتے چلے جائیں گے ۔

## پاکستان کا ٹیکیبل

• بنگال کی علیحدگی کا امکان!

• پنجاب، سندھ، سرحد کے درمیان کشیدگی کا اندازہ!

شاید مژہ جناب اور ان کے ساتھی یہ سمجھنے سے قاصر رہے کہ جنہیں افیانی صورت حال ان کے موافق ہیں ہے۔ سارے بُرے سعیر میں مسلمان اس طرح بھروسے ہوئے ہیں کہ میرٹر لیک ہی علاقہ میں ان کی جداگانہ ریاست کا قیام ہکن ہیں تھا مسلمان مشرق اور شمال میں اپنے علاقوں میں اکٹھیت میں رہتے۔ لیکن یہ دونوں علاقوں کی جگہ بھی اپک دوسرے سے ملحق ہیں اور یہاں کے باشندے مذہب کے سوا، ہر لیگ اس سے ایک دوسرے سے قطعاً مختلف ہیں۔

یہ بات کہ صرف مذہبی پیگانگت، دو ایسے علاقوں کو متعدد رکھنے کے لئے کافی

ہے جو جزا فیانی، معاشی، سماںی اور معاشرتی اعتبار سے ایک دوسرے سے بالکل مختلف ہوں، فریب دہی اور خود فتویٰ سے کم نہیں ہے۔

بے شک اسلامی تعلیمات، فسلی، سماںی، معاشی اور سیاسی حدیثیوں سے بالاتر ہیں، لیکن تاریخ مسٹاپر ہے کہ زیادہ سے زیادہ پہلی صدی کو چھوڑ کر، سارے مسلمان ممالک صرف اسلام کی اساس پر اپنے آپ کو متعدد نہیں کر سکے۔

کون توقع کر سکتا ہے کہ مشرقی اور مغربی پاکستان کے اختلافات دوڑ ہو جائی گے اور یہ دونوں علاقوں ایک قوم بن جائیں گے۔ مغربی پاکستان کے اندر بھی سندھ، پنجاب، سندھ اپنے اپنے جدید آگامہ مفاد و مقاصد کے لئے کوشش نہ رکھے۔ تاہم پاکستان کی تئی ریاست اب ایک حقیقت ہے اور ہندوستان و پاکستان دونوں کا فائدہ و سلامتی اس میں ہے کہ ہمہ دوستانہ تعلقات پڑھائیں اور اکثر اک عمل کریں۔

اس کے خلاف کوئی پیسی اپنی گئی تودہ نہیں اور بڑے مصائب و آلام کا باعث بن سکتی ہے !!!

(۱۹۵۴ء تک)

جامعہ بیت الحق (رحمۃ)



# سُنگٰ ہے مہیل!



## ارشادات



## فِرْمَوْدَات





## حقائق و معارف

میں عقیدہ میں ضرورت اور وقت جب حق کے ساتھ جمیع ہو جائیں تو پھر خالکی بنائی ہوئی اس سقف نیکوں کے نیچے کوئی شے ایسی نہیں جو اعلانِ حق کے لئے باعثِ مجبوری ہو سکے۔

اور اگر ہو تو تھاری جس کا تصور ہے۔ اعلانِ حق کے وجوہ کا بطلان نہیں ہے۔ میں موجودہ حالات کو کبھی بھی ایسی تبعیرات باطلہ سے محفوظ نہیں کر سکتا، جس سے اس کی اصل حقیقت پر پردے پڑ جائیں۔

اگر تم کسی خون پچان نہیں پڑے، ایک لشکی لحاف ڈال دو گے تو کیا یہ ثابت کر سکو گے کہ وہ مُرُوہ نقش نہیں ہے۔؟

(اللہ علیم ہے کہ مجھے سورج اور چاند کے وجود کا آتنا یقین نہیں ہے جتنا کہ حق کی کامیابی اور باطل کے خیزان پر ایمان ہے۔

کوئی سچی بات اس لئے نہیں ترک کی جاسکتی کہ لوگ اس کا مستقبل نہیں کریں گے۔ پس پس ہے اگرچہ تمام عالم میں اس کا ایک بھی دوست نہ ہو۔ سچانی کی فاتحانہ حقیقت پر میرا اعتماد ہے۔ اور اعلانِ حق، اور امر بالمعروف کا فرضِ شرعی، خوفِ طنون و ہجومِ شبہات سے ساقط نہیں کیا جاسکتا۔!

اگر دنیا میں ایسے لوگ ہیں جن کو چراغ کی روشنی دھنندی نظر آتی ہے تو یہ ان کی آنکھوں کا قصف ہے۔ ان کی خاطر چراغ گل نہیں کئے جاسکتے۔

اللہ اکلام الازل

## اعلان بغاوت اور عدالت

یہ ۱۹۱۹ء کا ذکر ہے۔

ابھی ہندوستان کے کسی سیاسی لیڈر اور کسی سیاسی جماعت نے، کابل آزادی کا مطالبہ نہیں کیا تھا۔ ابھی انگریزی حکومت کے وجود کے خلاف کسی جماعت اور کسی لیڈر نے زبان نہیں کھولی تھی۔ ابھی کانگریس کے پیٹ فنام سے آزادی کا مل رینے والیش اور مطالبہ پاس نہیں ہوا تھا۔ ابھی مسلم لیگ بُدلا گانہ وطن اور جُدلا گانہ قوم کے تصور سے بھی آشنا نہیں تھی۔ ابھی سب جماعتیں صفتِ چند حقوق کے لئے انگریزی حکومت کے ساتھ عرضہ اشتین پیش کرتے رہنے کی رکھن پر گامزن تھیں کہ۔ مولانا ابوالکلام آزاد کو چار سال کی نظر بندی سے رہا ہوئے کے پھر عرصہ بعد بغاوت کے حصہ میں، انگریزی حکومت گرفتار کر لیتی ہے، اور ایک انگریز تجسس کی عدالت میں سزا دلانے کے لئے پیش کر دیتی ہے۔

برطانوی حکومت، جس کی حدود میں کبھی سورج غروب نہیں ہوتا تھا، اس حکومت کے خلاف پاکستانیوں کے حصہ میں، ابوالکلام آزاد کو مجرموں کے کھڑے میں لا یا گیا۔

انگریزی حکومت کے قانون میں، اس جرم کے مرتکب کیلئے چنانی  
یا کامے پانی کی سزا مقتضی۔

اس سزا کے خوف سے، لوگوں کی زیانیں متعدد ہیں  
لیکن آج ابوالکلام آزاد انگریزی حکومت کی انگریزی عدالت کے سامنے  
بیان دیتے ہیں۔

اس عدالتی بیان کے بارے میں، گاندھی جی نے، جو اس وقت ایک  
صحافی محتفہ، اور سببی کر انیکل کے اپنے میر تھے۔ لکھا تھا کہ:  
مولانا آزاد کا یہ بیان، تحریک آزادی کی تاریخ میں بے مثال،  
دولہ انگریز اور ہندوستان ساز ہے۔

اس بیان سے ہم نے ہندوستان کی جنگ آزادی نصف سے  
زیادہ جیت لی ہے۔

حاکم و حب برقتوں کا زعم استبداد، اس بیان سے پاکش  
پاکش ہو گیا ہے۔

غلام اور ضمحل قوموں کے لئے، — مولانا آزاد کا یہ بیان  
آپ چیات ہے!

ہندوستان اور ایشیا اور لفیت کی غلام قومیں، مولانا کو،  
سلام کر قی ہیں۔

# بے مثال، ولولہ انگریز اور عمران

مسٹر جسٹس!

” مجھ پر بغاوت کا الزام عائد کیا گیا ہے ۔ یہ کن مجھے بغاوت کے معنی سمجھو لینے دو ۔ کیا بغاوت آزادی کی اُس جدوجہد کو کہتے ہیں جو ابھی کامیاب نہیں ہوئی ہے ۔ اگر ایسا ہے تو میں افترار کرتا ہوں کہ میں باقی ہوں، لیکن ساتھ ہی یاد دلاتا ہوں کہ اس کا نام قابلِ احترام حبِّ اوطنی بھی ہے ۔

” پازل ” نے ایک مرتبہ کہا تھا کہ، ہمارا کام ہمیشہ ابتداء میں بغاوت اور آخر میں حبِّ اوطنی کی مقدس جنگ تسلیم کیا گیا ہے ۔

پہنچانے والے، اور میرے یقین کئے وہ بس کرتا ہے، جو میکال اللہ کی کتاب اور میکر نبی کی شریعت نے بتایا ہے ۔

میرا اعتقاد ہے کہ آزاد رہنا ہر فرد اور قوم کا پیدائشی حق ہی کوئی انسان یا انسانوں کی گھری ہوئی بیور و کریمی یہ حق نہیں رکھتی کہ خدا کے بندوں کو اپنا محاکوم بناتے۔ محاکومی اور عنتِ لامی کے لئے کیسے ہی خوش نام کیوں نہ رکھ لئے جائیں۔ لیکن وہ غلامی ہی بھئے اور خلکی مرفق نامہ اس کے قانون کے خلاف ہے ۔

پس میں موجودہ گورنمنٹ کو جائز تسلیم نہیں کرتا، اور اپنا مذہبی، انسانی اور ملکی فرض بمحضتا ہوں کہ اس محاکومی سے ملک و قوم کو نجات دلاؤں ۔

جب اسلام مسلمانوں کا یہ منصب قرار دیتا ہے کہ وہ ایسی مسلمان حکومت کو بھی منصفانہ تسلیم نہ کریں جو قوم کی رائے اور انتخاب سے ڈبجو میں نہ آئی ہو، تو پھر طاہر ہے کہ مسلمانوں کے لئے اجنبی بیوروکریسی کیا حکم رکھتی ہے۔

اگر آج ہندوستان میں ایک خالص مسلم حکومت قائم ہو جائے مگر اس کا نظام بھی شخصی ہو، یا چند حاکموں کی بیوروکریسی ہو تو جیشی مسلمان ہونے کے اس وقت بھی میرا یہ ہی نہ صرف ہو گا کہ اس کو ظالم کہوں اور تبدیلی کا نظم ایجاد کروں۔

جن مسلمانوں کے مذہبی و فرائض میں یہ بات داخل ہو کہ موت قبول کر لیں، مگر حق گوئی سے باز نہ آئیں، ان کے لئے دفعہ ۱۲۳ کا مقدمہ یقیناً کوئی بڑی ڈراؤنی چیز نہیں ہو سکتا۔

کیا صفتِ اس لئے کہ ظالم طاقتوں ہے، اور اس کے پاس جیل ہے، اس کا حق دار ہو جاتا ہے کہ اس کا نام بدل دیا جائے۔

ہم صفتِ اس لئے کہ تمہارے ساتھ خارصی طاقت ہے۔ تمہاری بڑائیوں کا انکار نہیں کریں گے۔

زیادہ سے زیادہ سزا جو دی جا سکتی ہے۔ بلا تامل دے دو، میں یقین دلاتا ہوں کہ سنرا کا حکم لکھتے ہوئے، جس قدر خبیث تمہارے قتلہ میں پیدا ہو گی، اس کا بیشتر عشیر اضطراب بھی سنرا سن کر میرے جل کو نہیں ہو گا۔

میں افتخار کرتا ہوں کہ میں نہ صفتِ اس جرم بیشوت کا مجرم ہوں بلکہ اُنہوں نے میں تکھی روشنی میں تکھی جاتے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

میں تھم ریزی کی ہے، اور اس کی آبیاری کے لئے اپنی پوری زندگی قفت کر دی ہے۔ میں مسلمان اہنہ میں پہلا شخص ہوں، جس نے ۱۹۱۷ء میں اپنی قوم کو اس جرم کی عام دعوت دی، اور تین سال کے اندر اندر، اس غلامانہ روشن سے ان کا رُخ پھیر دیا، جس میں گورنمنٹ کے پُر پیچ فریب نے انھیں بہت لارکا رکھا تھا۔

مُسٹر جسٹیس! آپ میں اور زیادہ وقت ہدالت کا نہ ٹوں گا، یہ تاریخ کا ایک ولچپ اور عدالت انگریز ماب ہے، جس کی ترتیب میں ہم دونوں یکسان طور پر مشغول ہیں۔  
ہمارے حصہ میں یہ مجرموں کا کہڑا آیا ہے!  
تمہارے حصہ میں وہ جسٹیس کی کرسی!

آؤ! اس یادگار اور افسانہ بننے والے کام کو جلد حتم کر دیں!  
مورخ ہمارے انتظار میں ہے، اور مستقبل کب سے ہماری راہ تک رہا ہے۔

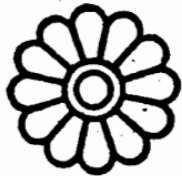
میں جلد جلد یہاں آئے دو، اور ہم بھی جلد جلد فیصلہ لکھتے ہوں۔  
ابھی کچھ دنوں تک یہ کام چاری رہے گا، یہاں تک کہ ایک دوسری ہدالت کا دروازہ کھل جاتے۔

یہ خُدا کے فتنوں کی عدالت!

وقت اس کا جج ہے،

وہ فیصلہ لکھے گا— اور اس کا فیصلہ آخری فیصلہ ہو گا۔





# آل انڈیا

---

## نیشنل کانگریس کے

---

# پلیٹ فارم پر!





کانگریں کے سالانہ اجتماع رام نگر (۱۹۷۰ء)  
میں، صد کانگریں کی حیثیت سے مولانا ابوالکلام  
ازناد و ندو خطبہ صدراحت پڑھا تھا میں  
اقبال سے ایک اہم دستاویز کی حیثیت رکھتا ہے۔  
آئندھی صورت پر اس خطبہ کے اہم ترین اقتضات  
پیش ہیں۔

یہ خطبہ ایک ایسی وقت میں دیا گیا تھا، جب  
ساری دنیا، دوسری عالمی جنگ کی پیش میں  
آچکی تھی، اتنا لگری، تر صدیروں کو بھی اس جنگ میں  
زبردستی کہنے پکھتے۔

اس خطبہ میں، تر صدیکوں مسلمانوں کی حیثیت پر بھی  
مولانہ گفتگو کی ہے :



خطبہ سادات

آج پھر تو مونے کے گلوں کو خون اور آگ کی ہولناکیوں میں دھکیلا جا رہا ہے۔ کیا معقولیت اور حقیقت کی موجودگی سے ہمین آس قدر، مالوں ہو جانا چاہتے ہیں کہ ہم موت اور بربادی کے سیلاب میں گورنے سے پہلے یہ بھی معلوم نہیں کر سکتے کہ یہ سب کچھ کیوں ہو رہا ہے، اور یہود ہماری قسمت پر اس کا کیا اثر پڑے گا۔

سوال ب्रطانوی حکومت کی خواہش اور اس خواہش کے مختلف درجوں کا نہیں ہے، صاف اور سادہ سوال ہندوستان کے حق کا، ہندوستان کو یہ حق حاصل ہے یا نہیں کہ وہ اپنی قسمت کا خود فریصلہ کرے۔ اس سوال کے جواب پر وقت کے سارے سوالوں کا جواب مل گت ہے۔ ہندوستان کے لئے یہ سوال پنجاد کی لینڈ ہے۔ وہ اسے نہیں پہنچ دے گا۔ اگر یہ پہلے جلتے تو اس کی قومی ہستی کی ساری عمارت ہی پہلے جائے گی۔

جہاں تک لڑائی کے سوال کا تعلق ہے، ہمارے لئے صورت حال، یا لکل واضح ہو گئی ہے۔ ہم ب्रطانوی سامراج کا چھواں اس لڑائی کے انہیں

صاف صاف دیکھ رہے ہیں۔ ہم تیار نہیں کہ اس چھرے کی فتح مندوں کے لئے رہائی میں حصہ لیں۔ ہمارا مقدمہ بالکل صاف ہے ہم اپنی مسکومی کی عمر بڑھانے کے لئے برتاؤی سامراج کو زیادہ طاقتور اور زیادہ فتح مندوں دیکھنا چاہتے۔ ہم ایسا کرنے سے صاف انکار کرتے ہیں، ہماری راہ یقیناً اس کے مقابل سمت جا رہی ہے۔

## ہندوستان میں مسلمانوں کا تھام اور مستقبل

ہم ہندوستانی مسلمان ہندوستان کے آزاد مستقبل کو شک و بے اعتمادی کی نظر سے دیکھتے ہیں یا خود اعتمادی اور ہمت کی نظر سے؟ اگر ہمیں صورت ہے تو بلاشبہ ہماری راہ بالکل دوسرا ہو جاتی ہے وقت کا کوئی اعلان، آئندہ کا کوئی وعدہ، مستقبل اساسی کا کوئی تحفظ، ہمارے شک اور خوف کا عمل علاج نہیں ہو سکتا۔ ہم جبکہ وہ ہو جاتے ہیں کہیں تیسرا طاقت کی موجودگی پرداشت کریں۔ یہ تیسرا طاقت موجود ہے اور اپنی جگہ چھوڑنے کے لئے تیار نہیں، اور جیسی بھی یہی خدا ہش کوئی چاہتی ہے کہ اپنی جگہ نہ چھوڑ سکے۔

لیکن اگر ہم حسوس کرتے ہیں کہ ہمارے شک اور خوف کی کوئی وجہ نہیں، اور اگر ہم اپنے مستقبل کو خود اعتمادی اور ہمت کی نظر سے دیکھتے ہیں۔ تو پھر ہماری راہ عمل بالکل صاف ہو جاتی ہے۔ یہاں اگر، شک، تذبذب، بے عملی اور انتظار کی در را بگیوں کی پرچت ایسی بھی نہیں پڑ سکتی۔

یقین، جماد، عمل اور سرگرمی کا سورج یہاں کہیں نہیں ڈوب سکتا۔

وقت کا کوئی ابھاوا، حالات کا کوئی آثار چھڑھاوا، معاملوں کی چھعن ہمارے قدموں کا رخ نہیں بدل سکتی۔

ہمارا فرض ہو جاتا ہے کہ ہندوستان کے قومی مقصد کی راہ میں قدم اٹھاتے بڑھتے چلے جائیں۔

مجھے اس سوال کا جواب معلوم کرنے میں ذرا بھی دیر نہیں لگی میرے دل کے ایک ایک ریشے نو پہلی حالت سے آنکار کر دیا۔ میرے لئے ناممکن تھا کہ اس کا تصور بھی کر سکوں۔

میں کسی مسلمان کے لئے بشدیکہ اس نے اسلام کی روح اپنے دل کے ایک ایک کونے سے ڈھونڈ دھونڈ کر نکال نہ چھینی کی ہو، یہ ممکن نہیں سمجھتا کہ اپنے کو ہمیں حالت میں دیکھنا پرداشت کرے۔

ہندوستان میں مسلمانوں کی چیختی کیا ہے؟ آپ کو دیر تک غور کرنے کی ضرورت نہ ہوگی۔

آپ صرف ایک بھی بیگناہ میں معلوم کر لیں گے کہ آپ کے سامنے ایک عظیم گروہ اپنی اتنی بڑی اور پیلی ہوئی تعداد کے ساتھ سر اٹھاتے کھڑا ہے، کہ اس کی نسبت اقلیت کی کمزوریوں کا لگمان کرنا بھی اپنی بیگناہ کو صریح دھوکہ دینا ہے۔

اس کی جمیعی تعداد میں آٹھ لوکروڑ کے اندر ہے۔ وہ ملک کی دوسری جماعت کی طرح معاشرت اور فسیلی تقسیموں میں بٹی ہوئی نہیں ہے۔

اسلامی زندگی کی مساوات اور برداشت کی جتنی کمیضیوں کے مضبوط رشتے نے اسے معاشرتی ترقیوں کی کمزوریوں سے محفوظ رکھا ہے۔

کیا انسانی تعداد کی اتنی عظیم مقدار کے لئے، اس طرح کے اندیشوں کی کوئی چانز و جہہ ہو سکتی ہے کہ وہ ایک آزاد اور جبھوڑی، ہندوستان میں اپنے حقوق و مفاد کی نگہداشت خود ہیں کر سکے گی۔ یہ تعداد کسی ایک ہی رقبہ میں سمیٹی ہوئی ہیں ہے، بلکہ ایک خاص تقیم کے ساتھ ملک کے مختلف حصوں میں پھیل گئی ہے۔ ہندوستان کے گیارہ صوبوں میں سے چار صوبے ایسے ہیں جہاں اکثریت مسلمانوں کی ہے۔ اور دوسری مندرجہ جماعتیں اقلیت کی حیثیت رکھتی ہیں۔ اگر برٹش بلوچستان کا بھی اس میں اضافہ کر دیا جائے تو چار کی جگہ مسلم اکثریت کے پانچ صوبے ہو جائیں گے۔

اگر ہم ابھی مجبور ہیں کہ مندرجہ تفصیل کی بناء پر ہی اکثریت اور "اقلیت" کا تصور کرتے رہیں، تو بھی اس نقشہ میں مسلمانوں کی جگہ محض ایک اقلیت کی دکھائی ہیں دیتی۔

وہ اگر چھوٹے صوبوں میں اقلیت کی حیثیت رکھتے ہیں تو پانچ صوبوں میں انھیں اکثریت کی جگہ حاصل ہے۔

ایسی حالت میں کوئی وجہ ہیں کہ انھیں ایک اقلیتی گروہ ہوئے کا احتساب مضطرب کرے۔

میں مسلمان ہوں، اور فخر کے ساتھ محسوس کر رہوں کہ مسلمان ہوں اسلام کی تیرہ سو برس کی شاندار روایتیں میرے ورثے میں آئی ہیں؛ میں تیار ہیں کہ اس کا کوئی چھوٹے سے چھوٹا حصہ بھی ضائع ہونے دوں اسلام کی تاریخ — اسلام کی تعلیم — اسلام کے علوم و فنون اسلام کی تہذیب، میری دولت کا سرمایہ ہے۔ اور میرا فرض ہے کہ

اس کی حفاظت کروں۔

بیشیت مسلمان ہونے کے، میں مذہبی اور کچھ دائرے میں پنی خاص ہستی رکھتا ہوں، اور میں پروفاشن ہمیں کر سکتا کہ اس میں کوئی مداخلت کرے۔

لیکن ان تمام احساسات کے ساتھ، میں ایک اور احساس بھی رکھتا ہوں جسے میری زندگی کی حقیقتوں نے پیدا کیا ہے۔ اسلام کی روح مجھے اس سے نہیں روکتی۔ وہ اس راہ میں میری رہنمائی کرتی ہے میں فخر کے ساتھ محسوس کرتا ہوں کہ میں ہندوستانی ہوں۔

ہم اپنے ساتھ ذیخروں لاتے تھے، اور یہ سر زمین بھی اپنے ذیخروں سے مالا مال بھی۔ ہم نے اپنی دولت اس کے حوالے کر دی اور اس نے اپنے خزانوں کے دروازے ہم پر کھول دیتے۔

ہم نے اسے اسلام کے ذمہ تھے کی وہ سب سے زیادہ قیمتی چیز دے دی، جس کی اسے سب سے زیادہ احتیاج تھی۔

ہم نے اسے جمہوریت اور انسانی مسناوات کا پیام ہنچا دیا۔

تاریخ کی پوری گیارہ صدیاں اس واقعہ پر گزر چکی ہیں، اب اسلام بھی ایسی سر زمین پر ویسا ہی دعویٰ رکھتا ہے، جیسا دعویٰ ہندومندہب کا رہا ہے:

## ۱۹۳۲ء میں مسلمانوں سے خطاب

۲۳ مارچ سنت ۱۹۳۲ء کو، باعث بیرونی دہلی دروازہ، لامبے میں لاکھوں مسلمانوں کے لیے عظیم اجتماع سے جس میں اہتمام جمیعیت علماء اور مجلسی اعلیٰ نے حیاتہا، مولانا آزاد نے درج ذیل کلمات ارشاد فرمائتے تھے :

”میں کل لاہور آیا تو مجھے ۱۹۲۱ء کا زمانہ یاد آگی۔ جب کہ میں نے جمیعت علماء کریم حاسہ کی صدارت کی تھی۔ میں آپ کو بتانا چاہتا ہوں کہ اسی وقت میں کریم دایان کی جو موت تھی، اس میں اب تک نہ بھر تسبیلی نہیں ہوئی ہے۔ وقت کے لفڑیوں سے بعض باتوں میں تسبیلی ہو سکتی ہے، لیکن جن چیزوں کی بنیاد ہی ایک ٹھوس عقیدے اور حقیقت پر ہوئے فہریں بدلتے۔

میں نے ۱۸ برسن کی عمر میں سوچ سمجھ کر ایک فیصلہ کیا تھا، چنانچہ اب تک اس پر قائم ہوں۔

میں آنکھوں سے دیکھ رہا ہوں کہ میں کے سامنے ایک چڑاٹ جل رہا ہے اگر تیس لاکھ انسان مجھے یقین دلانا چاہیں کہ چڑاٹ نہیں جل رہا، تو

میں ایک مستقل حقیقت سے آنکھوں کو بند کرنے کے لئے تیار نہیں ہوں۔

ہندوستان غیر ملکی اقتدار کے پنجے میں جکڑا ہوا ہے، لیکن اب یہ نچبے ٹوٹنے والا ہے۔

مشیر چرچ چل عقلت کے دائرے میں مخصوص ہے۔ کامش شخص برطانیہ کا ذریعہ حلفہ ہونے کے بجائے کیمپ یونیورسٹی کا پروفیسر ہوتا، تو گذشتہ تاریخ کو پیش نظر رکھ کر، زمانہ حال کے متعلق اپنی رائے فرماتا۔ اب دنیا کی قوموں کو علامہ پت کر نہیں رکھا جاسکتا۔

یہ خطرناک جنگ جب بھی ختم ہو گی، برطانیہ عظمی، عظمی نہیں رہے گا۔ ہندوستان بھی آزاد ہو گا، اور ایشیا و افریقیہ کے دوسرے ملکوں کو بھی آزاد کرنا ہو گا۔

آج کا چین بدل چکا ہو گا، اور آج کا روس دنیا کی بہت بڑی طاقت بن جاتے گا۔

برطانیہ عظم اسگھستان تک محدود رہ جاتے کا،  
اس لئے ذریعہ عظم برطانیہ مشیر چرچ چل کے تمام دعوے کھو گھلے ہیں !!  
مسلمانوں کو اس فریب میں نہیں آجانا چاہیئے۔

الگریز بہادر نہیں پہنچ سکتا۔ اور نہ ہیں بچا سکتا ہے، اسے بوری لیتھر باندھ کر یہاں سے جانا ہو گا۔

سوال یہ ہے کہ سمجھیت ایک ہندوستانی مسلمان کے، ہمیں تقبیل کے متعلق کیا فیصلہ کرنا چاہیئے؟

میں آنے والے زمانے کو کمزوری اور تذبذب سے نہیں دیکھتا بلکہ

عوم، ہمت اور حوصلہ سے دیکھ رہا ہوں ۔ ۔ ۔ جو قوم اپنے آپ کو سچانے پر قادر نہ ہو، اس کو تحفظات نہیں بچا سکتے۔

کاغذ کے پرزوں پر لکھے ہوئے قانون حفظ نہیں کر سکتے۔ مسلمانوں کی تعداد دش کروڑ ہے، اگر وسیں کروڑ کے سچائے مسلمان وسیں لاکھ بھی ہوتے ۔ ۔ ۔ اور ان کے دل میں یہ خیال ہوتا کہ وہ مرنے کے لئے نہیں، زندہ رہنے کے لئے ہیں، تو کوئی قوم ان کو نہیں مٹا سکتی۔ ہندوستان میں آباد اتنی بڑی مسلمان تعداد کو اقلیت فرادر دینا، اور ان کے لئے اقلیتی حقوق اور اقلیتی علیحدگی کا مطالبہ کرنا، نہ بڑی بزدی ہے، بلکہ ان کے شان دار مستقبل کے لئے تباہ کن ہے۔

میرے نزدیک ہندوستان میں مسلمانوں کی یتیہت اقلیت کی نہیں، بلکہ دوسری بڑی اکثریت کی ہے۔ اور یہ اکثریت ہندوستان کی قیمت کے تمام سیاسی و اقتصادی و تمندی فیصلوں میں برابر کی حق دار اور حصہ دار ہے۔

پس میری جگہ، کمزوری اور مذنب ب کی نہیں، بلکہ یقین اور ایمان کی ہے۔ لیکن اگر اتنی بڑی تعداد یعنی وسیں کروڑ کے ہوتے ہو جی، تم یہ خیال کرتے ہو کہ، فنا ہو جاؤ گے، مٹ جاؤ گے، ۔ ۔ ۔ تو، اس کا کیا علاج کہ وسیں کروڑ لاشوں کو، کوئی تحفظ اور کوئی دستور نہیں بچا سکتا۔

میرے سینے میں ایک انگلی مشی دیکھ رہی ہے۔ میں دہی حرارت آپ کے اندر پیش کرنا چاہتا ہوں۔

میرا ایمان اور میرا اسلام مجھے پکار پکار کر کہہ رہا ہے کہ ۔ ۔ ۔ ان

حالات میں ہی سے لئے صفت ایک فرض رکھ گیا ہے، اور وہ پڑھے، کہ انگریز فرمان کی حکومت کے خلاف جو چھوٹا یا بیک رہا ہے، اُس میں لکھریاں ڈالتا رہوں۔

میں کوئی ایسا سوال اٹھانا نہیں چاہتا، جس سے تیسرا طاقت (انگریز) کے ہاتھ مجبوب ہوں۔

دنیا میں وہی بچتا ہے جس کے پاؤں کی نیزین مجبوب ہوں۔

میں آپ کو آئندہ نقشوں کے بھرنے سے نہیں روکتا۔

آل انڈیا کا انگریز کی صدارت کے دو برس میں، میں خبوب گوششیں کیں، اور سہان یئڈروں نے جس طرح انھیں ٹھکرایا، ان کے بیان کرنے کا یہ موقع نہیں۔

لیکن جڑکی چیزیں نقش نہیں، درخت کو جڑ کی ضرورت ہے

آپ اس ابتدائی معتقدہ اور اصول کو سمجھ لیں، تو سیکڑوں سوالات حل ہو جائیں گے ۔

”ہنس کر قٹ کی آپادی (مسلمانوں) کو امیت فتار دینا  
بنیادی طور پر ایک غلط نظر ہے، جس کے تحت مسلمانوں  
کے دلوں میں احساس کنتری پیدا کیا جا رہا ہے“

• رام کٹھعین، کانگریز کے سیشن ۱۹۳۳ء میں خطاب •

## پاکستان بننے کے بعد

جب ہندوستان کے  
مسلمانوں پر  
خوف و  
ہراس  
کی فضا  
ظاری  
ہوتی ہے، تو  
مولانا ابوالکلام انھیں پکارتے ہیں،  
حوالہ دلاتے ہیں، اور پھر ہندوستان میں  
مسلمانوں کے اکھڑے ہوتے پیر حرم جاتے ہیں !!

(جامع بعده بھی مسلمانوں ہند سے ایک اہم خطرہ)



اگست ۱۹۷۶ء کی تقویم کے بعد، مشرقی چین، دہلی اور یوپی سے بھرپور کے ساحلی شہروں تک مسلمانوں پر ایک قیامت ٹوٹ پڑی تھی، ایمان و یقین اور عزم و عمل سے یکسر محروم ہو کر وہ فرد افراد اور گروہ درگیر ہو فرار ہونا شروع ہو گئے تھے۔ معلوم ہوتا ہے کہ پورے ہندوستان سے مسلمانوں کا نام و نشان بیٹھ جائے گا۔ اسلام و شمن قوتیں فور کے ساتھ، مسلمانوں کے ہس انوہنکا انجام کا انتظار کر رہی تھیں۔

ہس موقع پر دہلی کی شاہ جہانی جامع مسجد سے، مولانا نے اپنی قوم و ملت کو لکھا را، اور ایمان و عزم کی نئی قوت سے ان کے خالی سینے بھروسیتے۔

مسلمانوں کے اکٹھے ہوتے پیر چڑھنے لگے۔ اور آج وہ ہندو اکثریت کے ملک بھارت میں کم و بیش آٹھ کروڑ کی تعداد میں سینہ تانے تھریں گے کے ساتھ آباد ہیں۔

○ ان کی مسجدوں میں ادائیں گونجتی ہیں

○ ان کے مدرسوں میں قرآنی آیات کی تلاوت جاری رہتی ہے، اور

○ وہ اپنے دینی امتیازات کے ساتھ تاریخ کے قافلے کے پہلو پہلو تھا اور قوان ہیں۔

اگلے صفحت پر، مولانا ابوالکلام آزاد کا یہ عظیم انقلابی خطبہ دیا جا رہا ہے۔

عویزِ انگرامی!

آپ جانتے ہیں وہ کون سی چیزیں ہے جو مجھے یہاں لے آئی ہے!  
میرے لئے شاہ جہاں کی اس یادگار مسجد میں یہ اجتماع نیا نہیں ہے،  
یہیں نہ اس زبانے میں جس پر لیل و نہار کی بہت سی گردشیں بیت چکی  
ہیں، تمھیں یہیں سے خطاب کیا تھا۔

جب تمہارے جسموں پر احتلال کے بجائے اطمینان محت اور  
تمہارے دلوں میں مشک کے بجائے اعتماد تھا۔

اور آج، تمہارے چہروں کا اضطراب اور دلوں کی دیرافی و یکھنا  
پڑوں، تو مجھے ہے اختیار کچھلے چند برسوں کی بھولی بُری کہاتیاں یاد  
آ جاتی ہیں۔

تمھیں یاد ہے!

میں نے تمھیں پکارا، تم نے میری زبان کاٹ ڈالی۔

میں نے قلم اٹھایا، اور قلم نے میں کے ہاتھ قلم کر دیئے۔

میں نے چلنے چاہا، تم نے میسک پاؤں کاٹ دیئے۔

میں نے گروٹ لینی چاہی اور تم نے میری کمر توڑ دی۔

حکمی کہ کچھلے سات برس کی تلخ نوا سیاست، جو تمھیں آج دیغ جُداتی  
دے گئی ہے، اس کے ہمدرد شیاب میں ہی میں نے تمھیں خطرے کی

شامراہ پر جنگجوڑا۔ لیکن تم نے میری صدائے نہ صاف را عڑھ کیا،  
 بلکہ غفلت و ایکار کی ساری مستقیم تازہ کر دیں۔

تیجہ مسلم کہ آج ان ہی خطروں نے تمھیں گھیر لیا، جن کا انذیشہ  
تمھیں صراطِ مستقیم نے دوڑے گیا تھا۔

پچھو تو اب میں ایک بجود ہوں یا ایک دُورافتادہ صدرا،  
 جس شے وطن میں رکر بھی خوبیب الوفی کی زندگی گذاری ہے۔  
 ہم کا مطلب یہ ہیں کہ جو محتاج میں نہ پہلے دن اپنے لئے پُن لیا  
 تھا، وہاں میسکر بال و پر کاش لے سکتے ہیں، یا میرے آشیانے کے لئے  
 جسکے ہیں رہی ہے، بلکہ میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ میرے ذائقہ کو تمھاری  
 دستِ دزدیوں سے بچا لے ہے۔ میرا احسانِ زخمی ہے، اور میرے  
 بیل کو صدمہ ہے۔

سوچو تو پسی۔ تم نے کون سی راہ اختیار کی؟  
 کہاں پہنچے، اور کہاں کھڑے ہو؟

ابھی کچھ زیادہ عرضہ نہیں بتیا، جب میں نے تم سے ہما تھا کہ  
 یہ ستوں، جس پر تم نے بھروسہ کیا ہے، نہایت تیزی سے  
 ٹوٹ رہا ہے۔

لیکن تم نے مُسٹنی اُن مُسٹنی برابر کر دی، اور یہ نہ سوچا کہ وقت  
 اور اس کی تیز رفتار تمھارے لئے اپنا ضابطہ تبدیل نہیں کر سکتے۔  
 تم دیکھ رہے ہو کہ جن ہماروں پر تمھیں بھروسہ تھا، وہ  
 تمھیں لدارث سمجھ کر تقدیر کے حوالے کر گئے۔

وہ تقدیر جو تمہاری لغت کی منشائی سے مختلف ہے ہم کو گھومنے کی تھی  
ہے۔ یعنی تمہارے نزدیک نقدان ہمت کا نام تقدیر ہے۔

میں تمہارے زغمون کو گھومنا نہیں چاہتا، اور تمہارے ضمطراں  
میں مزید اضافہ میری خواہش نہیں ہے۔  
لیکن اگر کچھ دُور راضی کی طرف پڑھ جاؤ تو تمہارے لئے بہت سی  
کھوبیں مکمل سکتی ہیں۔

یہ صحیک ہے کہ وقت نے تمہاری خواہشون کے سُلطانیت اپنی  
انگریزی نہیں لی، بلکہ اس نے ایک قوم کے پیدائشی حق کے احترام  
میں کروٹ بدل لی ہے۔

ادمی ہی وہ انقلاب ہے جس کی ایک سکروٹ نے تیسیں بہت حد  
تک خود نفع کر دیا ہے۔ تم حیل کر شے ہو کہ تم سے کوئی اچھی شے چھوٹی ہے، اور جس کی جگہ بُری شے آگئی ہے۔  
پاں تمہاری بے قراری اسی لئے ہے کہ تم نے اپنے تین اچھی شے کے  
لئے تیار نہیں کیا تھا، اور بُری شے کو بجاو ماوی سمجھ رکھا تھا۔

میں کسے بُجھاتی؟ میں نے ہمیشہ سیاسیات کو ذاتیات سے الگ رکھنے  
کی کوشش کی ہے، میں نے کبھی اس پُر خاردادی میں قدم نہیں رکھا۔ یہی  
وجہ ہے کہ میری بہت سی باتیں کنایوں کا چہلوا لئے ہوتے ہوئے ہوتی ہیں۔  
یہکن آج مجھے جو کچھ کہنا ہے، مجھے روک ہو سکر کہنا چاہتا ہوں۔

چھپلے سات برس کی رُوداد ڈہرانے سے کوئی خاص فائدہ نہیں  
 ہندوستان کے مسلمانوں پر جو ریلا آیا ہے ...  
 میرے لئے اس میں کوئی نئی بات نہیں، میں چھپے دنوں ہی  
 ان سنت سچ پر نظر رکھتا تھا۔ اب ہندوستان کی سیاست کا رُخ  
 بدل چکا ہے ... اب یہ پھر سے دماغوں پر مخصوص ہے کہ ہم کسی اچھے  
 امراض کریں بھی سوچ سکتے ہیں یا نہیں؟ ...  
 ہر اس کا موسم باری ہے، میں تم کو یقین دلاتا ہوں کہ ہم کو  
 ہمارے سو اکوئی زی رہیں کر سکتا۔  
 میں نے ہمیشہ کہا اور آج پھر کہتا ہوں کہ تذبذب کا راستہ

چھوڑ دو۔

شک سے با تھا اٹھالو۔ اور  
 بعسلی ترک کر دو۔

یہ تین دھار کا الکھا خبیر، وہی کی اس دو دھاری توارے  
 زیادہ کاری ہے، جس کے گھاؤ کی کہانیاں میں نے تمہارے توجہ انہوں کی  
 زبانی سُنی ہیں۔

یہ فرار کی زندگی جو تم نے ہجت کے مقدس نام پر احتیا کی ہے  
 اس پر خود کر د، اپنے دلوں کو مفہوٰ م بناد، اور اپنے دماغوں کو سچے  
 پر تارہ کر د۔

پھر وہ سچوں کو تمہارے یہ فیض کے ملکہ کر دیں۔

آخر کہاں چار ہے ہو، اور سچوں چار ہے ہو،  
 یہ دیکھو مسجد کے مینار تم سے جھک کر سوال کر دیں کہ تم نے اپنی

تاریخ کے صفحات کو کہاں گھم کر دیا ہے؟  
ابھی کل کی بات ہے کہ جہاں کے کنارے متحارے قافلوں نے وضو کیا  
تھا، — اور آج تم ہو کہ تمہیں یہاں رہتے ہوئے خوف محسوس  
ہوتا ہے۔

حالاں کہ دھلی متحارے خون سے سینپھی ہوتی ہے  
عوینیو!

اپنے اندر ایک بنیادی تبدلی پیدا کرو  
جس طرح آج سے کچھ عرصہ پہلے متحارا جوش و خروش بے جاتا  
اسی طرح آج متحارا یہ خوف و ہراس بھی بے جا ہے۔  
مُسلمان اور مُبزدی یا مُسلمان اور مُشتعل ایک جگہ جمع نہیں ہے۔  
مُسلمان کو نہ تو کوئی طمع ہلاسکتی ہے اور نہ کوئی خوف ڈراستھا ہے چند  
انسانوں کے چہرے غائب از نظر ہو جانے سے ڈرو نہیں، انہوں نے  
تمہیں جانے کے لئے ہی اکٹھا کیا تھا۔

آج انہوں نے متحارے ہاتھ سے ہاتھ کھینچ لیا ہے تو یہ تعجب  
کی بات نہیں۔ یہ دیکھو کہ متحارے دل تو ان کے ساتھ ہی خصت نہیں  
ہو گئے۔ اگر دل ابھی تک متحارے پاس ہیں تو،

انھیں اس خدا کی جلوہ گاہ بناؤ! جس نے آج سے تیرہ سو سین  
پہلے عرب کے ایک امی کی معرفت فرمایا تھا،

جو خدا پر ایمان لاتے اور اس پر جنم گئے تو پھر ان کے لئے نہ تو  
کسی طرح کا ڈر ہے، اور نہ کوئی عنہم ہے؟  
ہوا یہ آتی ہیں اور گذر جاتی ہیں۔

یہ صر صر سہی، مگر اس کی عمر کچھ زیادہ نہیں۔  
ایمی دیکھتی آنکھیں ایتلار کاموسم گذر جاتے والا ہے۔  
یوں بدل جاؤ جیسے تم پہلے کبھی اس حالت میں نہ تھے۔

.....

عزیزو!

ستارے ٹوٹ گئے تو کیا ہوا۔ سو رج تو چک رہا ہے، اس سے  
سکریں مانگ لو، اور ان انہیں راہوں میں بچتا دو، جہاں اجلے  
کی سخت ضرورت ہے۔

میں تمھیں یہ نہیں کہتا کہ تم حاکمانہ اقتدار کے مدرسہ سے  
ذفاداری کا سڑپنکھ حاصل کرو۔ اور کاسہ لیسی کی وہی زندگی اختیار  
کرو، جو غیر ملکی حاکموں کے ہندویں تھمارا شعار رہا۔

میں کہتا ہوں کہ جو اجلے نقش ذیگار تمھیں اس ہندوستان میں  
ماڑھی کی یادگار کے ظور پر نظر آ رہے ہیں۔ وہ تھمارے ہی قافلے کے  
چھوڑ رہے ہوئے ہیں۔

انھیں بھلاؤ نہیں! ..... ان کے دارث بن کر رہو! اور  
سمجھو لو! کہ اگر تم نو دھنگانے کے لئے تیار نہیں تو پھر تمھیں کوئی  
طااقت نہیں بھگتا سکتی۔

آؤ! ہر دکرو بکہ یہ ملک ہمارا ہے۔ ہم اس کے لئے ہیں، اور اس  
کی تقدیر کے بنیادی فیصلے ہماری آوانکے بغیر اور ہمارے ہی رہیں گے۔  
آج زلدوں سے ڈرتے ہو، کبھی تم خود ایک زلزلہ تھے،

آج انہیزوں سے کانپتے ہو! کیا یاد نہیں کہ تھا راوجو دا بک  
کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

اجالاتھا ————— یہ بادلوں نے نیلا پانی پر سایا ہے، اور تم نے جھینگ

جانے کے خدا شے سے اپنے پانچے چڑھائے ہیں:-

حالانکہ وہ تمھارے ہی اسلامت میتے،

جو سمندر یوں میں اُتر گئے۔

پہاڑوں کی چھاتیوں کو روندھا لالا۔

بجلیاں آئیں تو ان پر سکرا دیتے۔

بادل گر جے تو قہقہوں سے جواب دیا۔

صرخ رُحیٰ تو اس کا رُخ پھیر دیا۔

آن رھیاں آئیں تو ان سے کہا کہ تمھارا رہستہ یہ نہیں ہے۔

یہ ایمان کی جان کنی ہے کہ شہنشاہوں کے گریباں نوں سے کھیلنے والے آج خدا پتھے گریباں نوں سے کھیلنے لگے۔

لور خدا سے ہیں درجہ غافل ہو گئے کہ جیسے اس پر کبھی ایمان ہی نہیں تھا۔!

عزیزو!

میرے پاس تمھارے لئے کوئی نیا نسخہ نہیں ہے، وہی پرانا نسخہ ہے

جو برسوں پتھے کا ہے۔

وہ نسخہ، جس کو کائناتِ انسانی کا سب سے بڑا محسن لایا تھا

وہ نسخہ ہے قرآن کا یہ اعلان

ولا تھنوا ولا تحزنوا وانتوا بالاعلوں

اُن حکمت مومینیں؟

آج کی صحبتِ حتم ہو گئی، مجھے جو کچھ کہنا تھا، وہ میں انتصار کے ساتھ

کہہ چکا۔ پھر کہتا ہوں، اور بار بار کہتا ہوں :  
 اپنے حواس پرست بالوں کھو!  
 اپنے گرد پیش اپنی زندگی خود فرامہم کرو۔  
 یہ نعمتی کی چیز نہیں کہ تمہیں خشنید کر لادوں !  
 یہ قویل کی دکان ہی میں اعمالِ صالح کی نعمتی سے دستیاب  
 ہو سکتی ہے۔

وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُهُ



”کون تو قیع کر سکتا ہے کہ مشرقی پاکستان اور مغربی پاکستان کے اختلافات دوسرے ہو جائیں گے، اور یہ دونوں علاقوے ایک قوم بن جائیں گے، — خود مغربی پاکستان کے اندر سندھ، پنجاب، سرحد (بلوچستان) اپنے جدعاً مفاد اور مقاصد کے لئے کوشان نہ ہوں گے۔“

بہرکیفت ..... پاکستان کی نئی ریاست ایک حقیقت ہے — اب دونوں ریاستوں (پاکستان اور ہندوستان) کا مفاد اسی میں ہے کہ یہ ایک دوسرے کے ساتھ دوستی اور تعلقات بڑھائیں اور اشتراکی عمل کے کام لیں۔ اس کے خلاف کوئی پالیسی اپنائی گئی۔ تو وہ نئے اور بڑے مصائب والام کا باعث بن سکتی ہے۔

(مولانا کی آخری اور انگریزی کتاب امیا وزیر طیم۔

مايو 1958ء (کائنات)

۱۹۳۰ء کو، پر صنیع کے  
بیانی تقيیم عمل میں آگئی۔ پاکستان بن گیا۔  
بھلگنے والے بھاگ بھلک کر پاکستان آنے لگے اور  
ہندوستان میں رہ جانے والے کو فتح مسلمان جو  
امر تسری سلسلہ میں ایک سلسلہ اور عربی سے کلاتے  
ویبیتی بک پھیلے ہوئے پڑے تھے، فتحاً اپنے  
مستقبل سے میوس ہو گئے اور افstralیس کے عالم میں  
سلسلہ مدد رکھتے۔

اتنی بڑی تعداد بھاگ کر پاکستان کی طرح پہنچ کری  
ہے جو پاکستان میں، اتنی بڑی تعداد کی گنجائش کیے  
بکل سکتی ہے؟۔ ہندوستان میں رہتے ہوئے  
آب ان مسلمانوں کا کیا بخی گا؟ ہندو فرقہ پرستوں  
کی لیغہ کا شانہ بننے سے وہ کیسے پہنچ سکیں گے؟  
قتل و غارت گری کا جو طوفان پھٹ پڑا ہے  
اس سے کیسے نجات پا سکیں گے؟ کیا ہندو مسلم  
بنیاد پر، لکھ کی تفتیم کے بعد، ہندوستان میں  
مسلمانوں کا ملتی وجود، ان کا مذہب، ان کی دینی  
تعلیم، ان کی معاش و معیشت، محظوظ رہ سکیں گے؟  
کیا اسلام کے نام پر پاکستان بن جانے کے بعد  
بقیہ ہندوستان میں ہندو مذہب کو مکمل عندیہ و  
سلط حاصل نہیں ہو جائے گا؟ اور ایک سیکولر



0000000000000000  
تقيیم ملک اور  
قیام پاکستان کے بعد

لکھنو میں —

مسلمانان ہند کے

پہلے عظیم نمائندہ

اجتماع سے خطاب

0000000000000000



مک کے بجائے، ہندوستان میں خالص ہندو راج کا  
قیام عمل میں نہیں آجائے گا؟

آخوندگان کا کیا بنے گا؟ یہ تھے وہ سوالات  
جس کو ہندوستان میں رہ جانیوالے کرداروں  
مسلمانوں کو سخت بدی چین اور مضطرب بنائیا تھا  
چنانچہ ان مسلمانان ہندوں، ان ہی مولانا ابوالکلام  
ازاد کی طرف دیکھا گی رجوع کیا، جن کو وہ شوپا  
کہ کر، سو وہہ ہوا مسترد کر چکے تھے۔ لکھتے ہیں،  
پورے ہندوستان کے مسلمانوں کی ایک خلیفہ نمائندہ  
کانفرنس بلا فیگی جس میں میگی، نیویارکی اور تمام مسلمان  
فرقوں کے نمائندے جمع ہوئے۔ مولانا ابوالکلام آزاد  
کو، اس اجتماع کی صدارت کے لئے، مدد عور کیا گیا۔  
۱۲ دسمبر ۱۹۴۷ء کو، وکیویہ گراؤڈ، لکھنؤ  
میں سہ پہر کے وقت، لاکھوں مسلمانوں کے اعلیٰ شیخ  
اجتماع سے، حضرت مولانا نسٹہ خطاب کیا۔ اس حکایات  
کو، جملکیان ذیل میں لاحظہ فرمائیے:

حضرات!

بھی اس وقت کچھ باتیں آپ سے کہنی ہیں۔ یہ میں سوچ  
رہا ہوں کہ کہانی شروع کروں تو کہاں سے ۔ ۔ ۔

کجا بکشائیم

آپ کو معلوم ہے کہ کچھ چند نام کے اور نہایت تیزی کے ساتھ انقلابی

واقعات روتا ہوتے ہیں۔ ہر واقعہ کی کڑی دوسری کڑی کے ساتھ جڑی ہوتی ہے۔ ایک کو دوسری کے ساتھ ملا کر واقعات کی زنجیر تیار ہو سکتی ہے۔ یکن ان چند ہیئتیں میں جو کہ دیاں جھٹیں اور جو زنجیر تیار ہوئی، معاملہ اس پنجم نہیں ہوتا۔ بلکہ حالات کو تو نئے کے لئے پچھلے دس برس کی سُراغ رسانی کرنی پڑتی ہے۔ اس مدت میں ایک کے بعد ایک واقعہ ابھر تارہ اور ڈھلتا رہا جسی کہ زنجیر تیار ہو گئی۔ — دس برس کے تاریخی سیل غزہ ہر کسی زنجیر جب صدر مستقبلیہ تقریب کر رہا ہے تو، تو میں ایک خاص فتکر میں، ڈوبا ہوا تھا۔ میں سوچ رہا تھا کہ میں کیا طرزِ عمل اختیار کروں۔ ایک ہی کڑی کو نہیں، تو واقعات ادھور سے رہ جائیں گے۔

اگر پچھلے دس برس کے واقعات کی رفتار پر نظر ڈالوں اور انھیں بیان کروں تو یہ بھی صحیح معلوم نہیں ہوتا کہ کچھلی بھیں ابھریں تلفیاں پیدا ہوں۔

ضروری ہے کہ بہت احتیاط کے ساتھ فرم اٹھاؤں — اور رفتار پر تلفیوں کی کوئی پرچھا بیس نہ پڑے۔

واقعات کی نوعیت ایسی ہے کہ ان میں بہت سے لوگوں کے لئے ملت کارنگ و لوفن بھی ہے۔

یکن میں آج کسی شہزادی کی ملامت کے لئے ہیں آیا۔ ملامت کسی کو کریں؟ — اپنے بھایوں کو؟ — اپنے عوینوں کو؟ — آخر کس دیوار سے ستر بکرائیں؟ — اور کیوں؟ —

میں نے کو مشیش کی ہے کہ خاص طرح کا دماغ لے کر آؤں — اور آپ کا بھی ویسا ہی دماغ بن جائے۔

ہمیں مختص وقت کے حالات کا تقاضا پا گرا کرنا چاہیے اور یہ اور ان واقعات کو بھلا دیجئے اور جلا دیجئے، جنھیں قتل کرنا چکا۔ اور سیاہی مسوکہ چکی ہے۔

واقعات کا تقاضا کیا ہے؟

یہ کہ آج جب چاروں طفیل خاص قسم کے حالات بکھرے ہوئے ہیں، اور ان حالات تے ہمیں گھیرے ہیں لے لیا ہے۔

دیکھنا یہ ہے کہ اس آپ وہ وہ امیں، وہ کو نسارخ ہے جو مسلمانوں کے لئے صحیح رہستہ ہو سکتا ہے؟

یہ سوال میرے سامنے تو کوئی نیا نہیں ہے اس لئے جواب بھی نیا نہیں ہے۔ یہ کمی بارہ میسیکہ ناخون سے چھوٹی اور سبھتی رہی ہے۔ میرا حل پڑانا ہے۔ اس حل کو ۲۵ بلکہ ۳۰ برس سے میں آپ کے سامنے رکھتا آیا ہوں۔

آج بھی اس ملک میں وہ لوگ موجود ہیں، جو میرے ہم رائے ہیں! بڑی تعداد ان عورزوں کی ہوگی، جو مجھ سے اختلاف رکھتے ہیں۔

یعنی حالات کی تبدیلی نے ان کی رائے کا رُخ بھی موڑ دیا ہے۔

ممکن ہے اب بھی کچھ لوگ ابھی پرانی رائے پرست نہ ہوں۔ نیکن ان حالات میں، جو پیش آچکے، ۵ اگست ۱۹۴۷ء سے پہلے کی رائے، جسکی وقت ان کے خیال میں صحیح تھی، کم از کم اب کاملاً تبدیلی کی مستحق ہے۔

ورنہ نہ تو ہم قومی زندگی کو پہنچ سکتے ہیں، اور نہ ان تغیریوں میں حصہ لے سکتے ہیں، جو ہمارے لئے ضروری بلکہ بنیادی ہیں۔

اس بارے میں جو ضرورت ہے، وہ ملکی بربادی کی اینٹی چلتا، اور

دیواریں اٹھانا چاہتا ہے۔

میرا مشاہدہ ہے، جیسے میں آپ کو دیکھ رہا ہوں، اسی طرح یہ بھی دیکھ رہا ہوں کہ اس سے بڑھ کر خطرناک کوئی شے نہیں ہے کہ ہم پرانی روشن پر ٹھہر جائیں۔

یہ حالات کی پکار ہے کہ جس درطانے سے یہ خطرناک واقعات آتے ہیں، وہ دروازہ بند ہو جاتے — اگر ایسا ہمیں کیا گیا تو پھر خرابی کی ذمہ داری لینی چاہیئے۔ مگر یہ بہت بڑی ذمہ داری ہو گی۔

5 اگست کے بعد، یگ کے ذمہ دار افراد بھوٹ سے ملے، انہوں نے کہا اب مسلم یگ کی پہلی پالی اور ڈھنگ نہیں رہنا چاہیئے۔ وہ مصروف ہے کہ اس کی لیڈر شپ بدل دی جائے، اور میں یگ کی بگ ہاتھوں مل گوں۔ لیکن میں نے ان سے کہا، میں ایک لمحے کے لئے بھی اپنے رمانع کو اس کے لئے تیار نہیں کر سکتا۔

سوال کسی انہیں، اس کے ڈھنگ، اس کے مشرب، اس کے مسکارے اور اس کی لیڈر شپ بدلنے کا ہمیں۔

یہ ایک، دو، چار شاخیں اپنی جگہ کیسی ہی کیوں نہ ہوں، معاملہ اس سے زیادہ گہرا ہے۔

سوال کو یوں دیکھئے کہ مکیں ایک انہیں موجود ہے، جس کا ضمیر شر فرقہ پرستی سے بنا، بنیادیں فرقہ پرستی سے اٹھیں، دروازوں کے سختے فرقہ پرستی کی چوب سے تیار کئے گئے، تاریخ بھی یہیں سے بنی اور تاریخی زندگی بھی اسی سلسلے میں ڈھلی۔

میری راستے میں، کوئی ہاتھ بھی ایسی انہیں کو، اس کی روایتی زندگی سے

الگ تھیں کر سکتا۔

فرض کیجئے آپ نے اس کو بدل لا، لیکن الجن بھی دہی، تاریخ بھی ہمراہ،  
دیواریں بھی ساتھ، ضمیر بھی موجود اور روایات بھی سائنس۔  
میں تھیں کہہ سکتا کہ اس الجن پر کوئی اثر ڈالا جا سکتا ہے، میری  
رائے میں کوئی اثر نہیں ڈالا جا سکتا۔

اگر آپ چاہتے ہیں کہ آئندہ کے لئے، صاف اور دوکوک فیصلہ کریں، تو  
کوئی جماعت جو سیاسی نظام میں فرقہ بندی کی بناء پر قائم ہو، موجود نہیں  
رہنی چاہتی ہے کہ پولیسکل میڈان میں فرقہ پرستی لکب کسلت بھی، اور ملت  
کے لئے بھی زہر قاتل ہے۔

\* صرف ایسی فرقہ دار جماعیتیں ہوئی چاہیں جو مذہبی، تعلیمی، اور  
تمدنی معاملات سے متعلق ہوں۔

یہ خاتمہ ضروری ہے اور اس کو لازماً بھرنا چاہتے ہیں۔  
میں زیادہ واضح الفاظ میں کہنا چاہتا ہوں کہ جہاں تک مسلمانوں کا  
تعلق ہے، انھیں ہندوستان کے آسان کی اس نیلی چھت کے نیچے فرقہ پرستی  
کا نظام نہیں رکھنا چاہتے۔

یہ میرا سوچا سمجھا ہوا مشورہ ہے۔  
ملک کے موجودہ حالات کو دیکھتے ہوتے، اور ملک کے مستقبل کی خاطر  
یہ ضروری ہو گیا ہے کہ فرقہ پرستی، جو مذہب کے نام سے ابھاری گئی ہے  
ملک کی سیاسی زندگی سے نکال دی جائے۔

آج بھی میرا مشورہ یہ ہی ہے۔ آج سے پہلے نہ کر سکے تو یہ جو گت نہیں  
کہ آج بھی نہ کریں۔

مسلم بیگ نے ایک مقصد قرار دیا۔ اس کے لئے اپنے اندازوں کے مطابق جدوجہد کی۔ وہ مفہوم تصحیح تھا یا غلط؟ — پس اس بحث میں نہیں پڑنا چاہتا۔ میں اسے آج بھی فلٹ سمجھتا ہوں، جیسا کہ پہلے سمجھتا تھا۔ میکن یہ چیز خواہ لپھتی تھی یا بُری، بہر حال کانگریس نے بھی اسے اتفاق کیا۔ اور یہ فیصلہ ہو گیا۔

یہ کاغذ کا فیصلہ نہ تھا، بلکہ اس کو عمل کا جامہ پہن دیا گیا۔ اندیں حالات جو لوگ تقسیم کی جدوجہد کے قابل تھے، انھیں ان کا طبع نظر میل گیا۔

اس کے بعد، اندیں یوں ہیں، اس جدوجہد کی علم برداری جماعت کی کوئی جگہ باقی نہیں رہتی، اور اس کا قائم رکھنا غیر ضروری ہو جاتا ہے۔ آپ بھی اگر فرقہ پرستی کا یہ دروازہ بند نہ ہوا، تو وہ عمل کا جو سلسلہ بہہ نکلا ہے، اسے بند کانا انسانی اختیار سے باہر کی چیز ہو گا۔

خیر جوں ہی آپ اس تیجہ پر پہنچ گئے کہ فرقہ پرستی نہیں رہتی چاہیئے تو سوال ہے: داہوگاہ مسلمان کیا کریں؟

پھر ان کے لئے ایک ہی راستہ ہے کہ وہ غیر فرقہ دار سیاسی جماعت میں شامل ہوں، جو سب کی مشترک اور سیاسی و اقتصادی آزادی کی نقیب ہوں۔

آپ ایسی کوئی بھی نجیمنی تھبک سر سکتے ہیں :

# انجام کیا ہو گا؟

آپ مادر وطن چھوڑ کر جا رہے ہیں، آپ نے سوچا اس کا انجام کیا ہو گا؟ — آپ کے اس طبق فرار ہوتے رہنے سے، ہندوستان میں بستے والے مسلمان کمزور ہو جائیں گے۔ اور ایک وقت اسلامی آسکتا ہے جب پاکستان کے علاقائی باشندے اپنی اپنی جدأگانہ چیزیتوں کا دعویٰ لے کر اٹھ کھڑے ہوں۔ بُنگالی۔ پنجابی۔ سندھی۔ بلوچ۔ اور پختان خود کو مستقل قویں قرار دینے لگیں۔

کیا۔ اس وقت آپ کی پوزیشن، پاکستان میں بن بلائے ہہمان کی طرح نازک اور بے کسانہ نہیں رہ جائے گی؟ — ہندو آپ کا نہ ہبھی مخالفت تو ہو سکتا ہے، قومی اور وطنی مخالفت نہیں۔ آپ اس صورتِ حال سے نہ مٹ سکتے ہیں۔

مگر پاکستان میں آپ کی کسی وقت بھی، قومی اور وطنی مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑ جائے گا۔ جن کے آگے آپ بے بس ہو جائیں گے۔!

(یو. پی سے پاکستان جانے والے ایک گروپ سے گفتگو  
بحوالہ اخبار وطن، دہلی، مارچ ۱۹۴۸ء)

کل من علیہا فان، ویبتو، ویبہ ربک ذوالجلال والاکرام

موت

ایک

زمانے کی

نہیں!

کتنی

زمانوں کی

موت!

مولانا ابوالکلام آزاد ۲۲ فروری ۱۹۵۸ء کو وفات پاگئے

إِنَّ اللَّهَ وَلَا تَنْهَا إِنَّهُ هُوَ الْعَمُونَ

مرگئے ہم تو زمانے نے بہت یاد کیا!

## آنسو بہاتے ہیں :

جمال عبد الناصر — سابق صدر تحدیق عرب جمیو

ڈاکٹر ڈاکٹر میں — سابق صدر ہندوستان

برٹنیڈ رسل — مشہور برطانوی فلسفی

عستم اثونو — سابق صدر ترکیہ

ٹاشن بسی — مشہور برطانوی موڑخ

حکومت روپے کا بیان

جوہر لال نہرو — وزیر اعظم ہند

ڈاکٹر رادھا کرشن — سابق صدر ہندوستان

خان عبدالغفار خان — پختون رہنمَا!

حکومت چینی کا بیان

اور

دنیا کے ہزارہا سرکردہ افراد میں سے

چند ایک کے تاشرات !!!

مگئے ہم تو زمانے نے بہت یاد کیا!

## مَصَكَّر مَرْعُومٌ صَدَرْ جَمَالُ عَبْدُ النَّاصِرِ كَانُوْحَةَ

آہ! روشنی کامینار، اور عزم و حوصلہ کا سچپہ ہماری نظر و سے او جھن ہو گیا۔ ہم اہل شرق اپنی تاریک را ہوں کو کس چپ رائے سے روشن کر سکیں گے۔ اور مغرب کی سامراجی قوتیوں سے کس طرح اپنا لوہا منوا کیں گے۔

مصر ۱۹۵۷ء کے ہر سو تیز کے معرکہ میں لبھنی کامیابی پر سب سے زیادہ مولانا ابوالکلام کا شکر گذار ہے۔

وہ عرب اور ایشیائی اقوام کی آزادی کے سب سے بڑے علم بذریعہ، عرب دنیا اور ایشیانے، گذشتہ پچاس سال میں جو کچھ حاصل کیا، وہ مولانا ابوالکلام کی سعی مشکور کا ہی تیجوہ ہے۔

ہندوستان کے اس غم میں ہم اہل مصر اور اہل عرب پوری طرح شرکیں ہیں۔

جَمَالُ عَبْدُ النَّاصِرِ

## ایک مشہور عرب اہل قلم کی آہ و فعال!

” علم آج سیہ پوش اور ماتھم کنار ہے، علم کا شہسوار مر گیا ہے  
اُب دل و دماغ کی تیش نگی کہاں سے بھجاتی جائے گی؟  
آہ! دُنیا پر کیا اس سے بڑا بھی کوئی سانحہ گزرا ہے؟

ہیکل

## ہندوستان کے صدر اکبرؑ اکبر حسین مرحوم کے لحاظ استا

” میں مولانا کے سامنے ہونے کا فخر نہیں رکھتا ہوں۔ میں ان کے  
ایک حیرت چیلہ ہونے کا فخر رکھتا ہوں۔  
آدمی بڑا ہو یا چھوٹا، اپنی زندگی بنانے کے لئے کہیں نہ کہیں سے  
روشنی اور گرمی لیتا ہے۔

جب میں ایک رُکا ہی تھا، اپنی زندگی کے دیتے کو سُلگانا چاہتا  
تھا۔ اور لوگوں کی طرح میں نے بھی بیان بنا فی تھیں، اور اپنی زندگی  
کے تیل میں ان کو ڈالا تھا، اور ڈھونڈتا پھر تباہ کا ان کو کہاں سے  
جلاؤں۔

اس زندگی کی پہلی بُتی، اس دیتے کی پہلی بُتی، میں نے مولانا  
کے دیتے سے ہی جملاتی بُتی۔

ایک طالب علم کی حیثیت سے، میں ان کا الہلائ پڑھتا تھا، اور  
جب میں اپنے ساتھیوں میں بُلچھ کر اس کو پڑھتا تھا۔ اور انھیں  
کتاب و سنت کی روشنی میں لکھی جانے والی اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

شنا تا تھا۔ اُس وقت اُس بقی میں آگ لگی بھی، لیکن آج میں افتخار کرتا ہوں کہ پہلی آگ انھیں سے لی تھی۔

## ڈاکٹر حسین

### برطانیہ کے شہر فلسفی برٹون ٹرینڈ رسال کے تاثرات

” یہ خبر سن کر (مولانا ابوالکلام کی وفات کی خبر) مجھے ایسا محسوس ہو رہا ہے کہ میں کیہ وہ نہارہ گیا ہوں، جیسے وہ دریا خشک ہو گیا، جس کی موجودی سے ہمیں ذہنی اور فکری سرور حاصل ہو جایا کرتا تھا۔ فیض اغورث، سقراط اور ہیگل کے بعد شاید یہ سب سے بڑے انسان کی موت ہے ! ”

### برٹون ٹرینڈ رسال

### ترکی رہنمای کا خراج تحسین

” ترک عوام انھیں نہیں بھلا سکتے۔ جنگ بلقان اور پہلی عالمی جنگ (۱۹۱۴ء) کے موقعہ پر ایشیا کے وہ واحد شخص تھے، جنھوں نے ہمارے دلیری اور بے ہاکی کے ساتھ ترکوں کی حمایت کی، اور اس حق گوئی کی پا داشت میں انگریزوں کی قید و بند کی سختیاں برداشت کیں۔ وہ ترک عوام کو اتنے عویز تھے کہ ایک بار انھیں ترکی میں آگر قیامت کرنے اور ترکوں کی رہنمائی کرنے کی دعوت تک دی گئی۔ ”

ترکی اپنی آزادی اور بقا کی جدوجہد میں ان کی حمایت کو ہمیشہ  
قدرت احترام کی نظر سے دیکھتا رہے گا۔  
ان کی وفات سے ہمیں بھی اتنا ہی صدمہ پہنچا ہے جتنا اہل ہند کو۔  
**عَصْمَتُ النُّونِ**

## مشہدُور بُرطانوی مورخ ڈاکنَبِی

”تاریخ کی تھیاں سلب ہمانے والا ہاتھ مسل ہو گیا۔ ماں حال اور  
مستقبل پر دُور تک نظر رکھنے والا چلا گیا۔  
ہندوستان ہی نہیں بلکہ ساری دنیا ایک ایسی روشنی سے محروم  
ہو گئی، جس سے انسانی تاریخ کی پُریٰ اور تازیک را ہوں کا سُراغ لگانا  
ممکن ہو جاتا تھا۔“

### **ثائے بی**

## حکومتِ رُوس کا تحریکی بیان !

”مولانا ابوالکلام آزاد کی موت کا غم ہندوستان ہی کو نہیں، بلکہ  
رُوس کے عوام کو بھی ہے۔ وہ ایسے مجتہد ہی جنہوں نے دنیا کی سب سے  
بڑی استبدادی قوت، بُرطانیہ عظیٰ کے خلاف سب سے پہلے علم جہاد  
بلند کیا۔ اور نظام کے خلاف مظلوموں کی صفت بندی کی۔“

انقلابِ رُوس کے رہنماؤں نے ان کی پُرچوش جدوجہد آزادی سے

بہت زیادہ حوصلہ پایا تھا۔

روں میں انقلاب کی کامیابی ان کی صدائے انقلاب کی بھی رہیں ملت ہے،۔ رُوس کے عوام اُس عظیم انسان کو سلام کرتے ہیں۔ (اخبار پروادا۔ مارچ ۱۹۵۸ء)

## جو آہ لال نہرو سابق وزیر اعظم ہند کا خراج عقیت

ممتاز افراد کے انتقال پر یہ کہنا بڑی رسی سی بات ہو کر رہ گئی ہے کہ اب ان کی جگہ پُر نہ ہو سکے گی۔۔۔۔۔ مگر جہاں تک مولانا ابوالکلام کے انتقال کا تعلق ہے، یہ بات سونی صدیق ہے۔

یہ ہی نہیں کہ میں نے مولانا کے علم و فضل سے استفادہ کیا ہے بلکہ اوقات حضور مولانا کے علم و مطالعہ کے سامنے مجھے اپنے علم دریا کے سامنے پانی کا قطرہ دکھائی دیا ہے۔

مولانا آزاد جیسی عظیم شخصیت کا دوبارہ پیدا ہوتا نہیں ہے۔۔۔۔۔ میں اب کسی ایسے شخص کا تصور نہیں کر پا رہا ہوں جو ان کی جگہ لے سکے۔

مولانا کی بصیرت و انتہری کا مقابلہ، یورپ کے نشانہ ثانیہ کے ہمدرکے والشوروں سے کیا جا سکتا ہے۔

روزنامہ "نی دنیا" دہلی

## بھارت کے مشہور فلسفی اور سابق صدر ڈاکٹر رادھا کرشن کا بیان !!!

”مولانا آزاد ایک بہت بڑے سیاست دان تھے، مفکر تھے، اسکالر تھے، اور پچھے مسلمان تھے۔ ان کی زندگی کے تمام پہلوؤں سے بحث کرنا ممکن نہیں ہے۔“

### گوفد و بھوپنگ کا خراج عقیت دا!

”ایک عظیم انسان، جو ہر لحاظ سے عظیم تھا، ہم سے جدا ہو گیا۔ مولانا آزاد جیسی ہستی ہمیں پھر کجھی دیکھنے کو نہیں ملے گی：“

### وی۔ وی۔ گری سابق صدر ہند

”مولانا آزاد اعلیٰ درجہ کے مدبر تھے، ان کے لئے کبھی بھی مشکل مسئلہ کو حل کرنا مشکل نہیں تھا۔“

### جناب سید فضل علی، سابق گورنر آسماں

”پچھیہ مسائل کا مناسب حل تلاش کرنے کی وجہے نظر خوبی“

مولانا آزاد میں ہتھی، وہ قوم کے لئے ایک دولت تھی ۔

پروفیسر اچاریہ کریمی، سابق صدر رکانگریں

مولانا کی شخصیت بہت بڑی تھی، وہ تاریخی شخصیت نہیں تھے بلکہ یوں کہیے کہ ان کی شخصیت میں تاریخ کا ایک زمانہ پہنچا تھا۔ جو صفتیں دوسرے آدمیوں میں الگ الگ پائی جاتی تھیں وہ سب اس شخصیت میں جمع ہو گئی تھیں۔ وہ صدر مشرقی فلسفے سے ہی نہیں بلکہ مغرب کے فلسفے سے بھی واقع تھے۔

ان کے ہاتھیں انگریزی کی ایسی کتابیں میں نے دیکھیں کہ انگریزی کے بڑے بڑے ماہر اس بھروسے سمجھنے نہیں سکتے تھے، لیکن وہ پوری طرح سمجھتے تھے۔ مولانا اگر سیاسی میدان میں نہ آتے تو تاریخ و ادب میں ان کا درجہ اتنا بلند ہوتا کہ صدیوں ان کی یاد رہتی۔

مشہور کمپیو نسٹ لیڈر اے کے، گوپالن!

میں مولانا آزاد کی صفات سے اُس وقت واقع ہوا، جب میں کانگریس میں تھا۔ جب بھی کوئی شکل آپری، مولانا آزاد ہی اے حسل کرتے ۔

## جمعیت علماء ہند کے مشہور ہنما اور خطیب مولانا احمد سعید

مولانا ابوالکلام آزاد صفت علوم دینی کے متبحر، جلیل القدر اور بلند پایہ عالم ہی نہ تھے، بلکہ میں ان سیاست کے بھی وہ ایک بہترین شہزادے سوار تھے۔

وہ بڑے اُبھے ہوتے معاملات اپنی خدا داد تحریر، ہوش متدی اور دانش وری سے سبھا دیا کرتے تھے، وہ سیاسی سوچ بوجھیں پے مثل اور بے نظیر تھے۔ وہ ادب میں ایسے پے مثل ادیب تھے کہ ان کی تقدیر ٹھیک اب جواب ان کی زندگی میں کسی دوسرے انسان سے بن نہ آسکا۔ اب دنیا میں شہزادہ عالم و فن کو مددوں روئی رہے گی۔ اور ان کا کوئی دوسرا ہمسرنہ پاسکے گی۔ میں ان جنگ میں ان کے سیاسی تھیڑوں پر لارڈ آرون اور لارڈ ویول کو عاجز و درمانہ کر دیا تھا۔

## حافظ محمد بیہم سابق وزیر ہند

مولانا کے پاس سب سے بڑی چیز علمیت تھی۔ ہس کی نسبت مجدد جیسا جاہل کہہ ہی کیا سکتا ہے۔ پھر بھی اتنا اضطرور عرض کرنے کی جرأت کرتا ہوں کہ اُن جیسا اس زمانے میں کوئی اور نہیں تھا۔ زمانہ مددوں اب ایسا کوئی اور پیدا نہیں کر سکے گا۔

## بھارت کے مشہور رہنما راج گوبال آچاریہ

ہسم ہندوستان کی سیاست میں ایک عظیم اور بے مثال ہستی سے محروم ہو گئے ہیں۔

## مُسْتَارُونَا آصفُ عَلَى

مولانا کی گوناگوں اور ذرخشنان شخصیت علماء اور حوام دونوں ہی کے لئے سحرپیشہ فیضِ حقی ہے

## ماسٹر تارہ سنگھ

وہ ایک عظیم عالم، ایک عظیم نظم اور ایک عظیم سیاست دان تھے، ہر شکل سے شکل مسئلہ کو چند لمحوں میں حل کر دیتے تھے۔

## پندرہت سُندر لال

نظمت و تاریخی کے اس دور میں مولانا کی ذات مشعل پدایت و رہنما تی تھی۔ گاندھی جی کے بعد مولانا ہی کی شخصیت ایسی تھی جس کی طرح ہم شکل کے وقت رُجوع کرتے تھے۔

## سابق شاہ افغانستان، طاہ شاہ

مولانا مرحوم مشرقی ماں کے تعلقی اتفاق کے نمایاں ستارے تھے، مولانا آزاد کی وفات سے ہندوستان کو بہت بڑا نقصان پہنچا ہے۔ یہ نقصان ہندوستان کے دوستوں اور علم کے شیدائیوں کے لئے بھی بڑا نقصان ہے؟

## سابق صدر پاکستان، سکندر مزرا

اسلامی ادیب عالم کی حیثیت سے ان کا مقابلہ چند ہی لوگوں کر سکتے تھے۔ وہ اعلیٰ درجہ کے انسان تھے؟

## سابق وزیر اعظم پرنسپلیٹر طانیہ میکملن

میں جانتا ہوں کہ دنیا بھر کے وہ تمام لوگ جو مولانا آزاد کو، جانتے ہیں، ان کے مشورے اور دوستی سے محروم ہونے کو بہت محسوس کریں گے:

## سابق وزیر تعلیم مصر

مولانا ابوالکلام کی جدایی ساری دنیا کیلئے ناقابل تلافی نقصان ہے۔

## ترکی کے مشہور عالم پروفیسر فواد کبیر

مولانا آزاد مشرق و مغرب کے ثقافتی علوم کا حائز رانچتے، اور جنگ آزادی کے ہیروے:

## سابق وزیر تعلیم افغانستان

مولانا کی وفات سے تمام دنیا میں علم کو ناتقابل تلافی نقصان پہنچا ہے:

## سابق صدر وزیر عظم افغانستان یسیار محمد اودھا

مولانا ابوالکلام آزاد بہت بڑے سیاست دان اور سرکردہ دانش ورثتے:

## پختون رہنمای خان عبدالغفار خان مرحوم

مولانا ابوالکلام آزاد کی موت، عالم اسلام کا ناقابل تلافی نقصان ہے۔ انگریزوں کو ملک سے باہر نکالنے کا ہمراہ مولانا اور ان کے ساتھیوں کے سر ہے۔

## حکومتِ چین کی تغیرت

چین کے عوام کے لئے، آج صدمہ کا دن ہے۔ وہ اپنے ایسے ہمدرد سے محروم ہو گئے ہیں، جس نے ہرشکل وقت میں ان کی حمایت کی۔ چین پر حبِ پان کی جاریت کے خلاف انہوں نے بحیثیت صدر کانگریس، آواز بلند کی۔

انقلابِ چین کی انہوں نے پُر زور حمایت کی۔

(اقوامِ تحریک کے اواخ، یونیسکو میں انہوں نے، سب سے پہلے چین کی نمائندگی کی آواز اٹھائی۔

ہمارے سر اس عظیم انقلابی اور عوام کے دوست کے ساتھ نہیں ہے۔

(وزارتِ خارجہ چین کا بیان)

## مہموم را ہر سیلیم خواجہ علام السیدین

مولانا آزاد کا ذکر کن الفاظ میں کروں۔ اور جذبات کی پوشنگ کی طرح دماغ کا تابع بناؤں۔ ان کی عظمت کا اندازہ تو اس وقت ہو گا، جب وقت تاریخ کی سخت گیر کسوٹی پر، ان کے ہم عصر شاہیر کی شخصیت اور ان کے کارناموں کو پر کھے گا۔

ہم لوگ جو پہاڑ کے دامن میں اپنی زندگی گذارتے رہے ہیں، کیا اندازہ کر سکتے ہیں اس کی بلندی کا، اس کی برف پوش چوٹیوں کا، جن پر

سکون کی ابدی کیفیت چھٹائی معلوم ہوتی ہے۔ اس کے دل کی شوہر کا، جن میں لا اکھولت رہتا ہے۔ ان طوف انوں کی یورش، اور بھلیوں کی تڑپا جو اس کی آشونش میں پلتی ہیں، یا جواہرات کے ان خزانوں کا، جو اس کے سینہ میں پوشیدہ ہیں۔

میں نے اس جنم غیر میں، جو ۲۲ فروری کو ان کے مکان کے گرد جمع تھا، ایک بوڑھے سکھ کو یہ سُننا کہ:-

”اے آزاد نے تو بادشاہت کی ہے بادشاہت!“

ایک معنی میں یہ بالکل پت ہے۔ وہ دل و دناغ کے بادشاہ بھی تھے، اور حکومت کی پالیسیاں بنانے اور ڈھالنے میں ان کا جو حصہ بھت اور ان کے ساتھی ان کی راستے اور صیلہ کی جو قدر کرتے تھے، اس کے پیش نظر، اس بوڑھے کا یہ قول بالکل ٹھیک معلوم ہوتا ہے۔

لیکن یہ بادشاہ، جس میں ایک آہمائي خود داری اور خودی کا احساس تھا، جو کبھی کسی قوت کے آگے سُر نہ جھکاتا تھا، ایک فقیر بھی تھا۔ اس فقیر کے پاس متاع دنیا میں سے بہت کم تھا۔ نہ مال، نہ دولت، نہ جنایاد، نہ سرمایہ، نہ خانگی زندگی کی وہ پاندیاں، جو دل میں کمزوری پیدا کرتی ہیں، اس میں بے نیازی کی ایک خاص شان بھی، اور نام و نمود اور شہرت پسندی سے نفرت۔ کبھی کسی انجمن، کسی درس گاہ، کسی عمارت کو اپنے نام سے منسوب نہیں ہونے دیا۔ یونیورسٹیوں کی اعزازی مگر یاں قبول نہیں کیں۔ تیارخ پیدائش تک پوشیدہ رکھی کہ دوست اور عقیدت مند اس کو منانے نہ لگیں۔ مولانا آزاد نے جہاں ایک شاہزاد شخصیت اور شاہزاد اہل ایمان کو عمل پایا تھا، وہاں ان کے دل میں عام لوگوں، اور عذریوں، اور

سماج کے سنتا ہے ہوئے طبقوں کے لئے، خاص ہمدردی اور گدراز بھی تھا۔ جس کے افغانی زبان حلق مذکوٰتوں تک ملتا ہے گی۔ لیکن اس کی ایک انوکھی جھلک آپ کو اس انتساب میں دکھائی دیگی، جو انھوں نے ۱۹۳۱ع میں، اپنے علمی اور مندیہی شاہکار ترجمان القرآن کے لئے لکھا تھا۔

اس زبردست تصنیف کو انھوں نے نہ کسی رسمی کے نام منسوب کیا نہ کسی بڑے عالم کے، نہ کسی دوست کے، نہ کسی عزیز کے۔ بلکہ ایک نویب، گم نام، اجنبی کے نام، جوان کے پاس ایک دوسرے دیں سے سیکھوں میں پسیدل چل کر، علم اور دینی ہدایات حاصل کرنے آیا تھا۔

اس مذہب میں خدا کی فیت اضی کی ایک عجیب شان نظر آتی ہے، اسے قدرت نے کیا کچھ نہیں دیا:

- وجہتِ ظاہری جو اسے لاکھوں میں ممتاز بنا تھی۔
- دماغ کی تابانی، جو فکر و عمل کے تاریک گوشوں کو منور کرتی تھی۔
- دل کی فراخی، جس میں تعصیب کے سوا سب کے لئے جگہ تھی۔
- علم کی وہ فراوانی کہ حدود تک کا پستہ نہ چلے۔
- تحریر و تقریر کا وہ کمال، جو اس کی زندگی میں ہی فسانہ بن گیا۔
- زبان کو اس نے ایک نئی قدرت اور نیا انداز بخشا۔ اور لفظوں سے کام لیا مشتعلہ و شیختم کا۔ رزم اور بزم کا۔ پھول اور تلوار کا۔

- منہب میں اس کی وہ نظر تھی کہ اس کے آپنے میں دین اور دنیا کی واضح تصویر نظر آتی تھی ۔۔۔ اور
- نکر حاضرے ایسی واقفیت کہ معتبر کے عالم بھی اس کا لواہ مانتھے ۔۔۔
- \* یہ تھے مولانا لزلاد ۔۔۔ !!!

666

### ڈہ اپنی ذات سے اک انجمن تھا

- "He had become an institution in the national life of India". — J. B. Kripalani
- "He belonged to the masses, but he was always in a class by himself". — The Leader, Allahabad.

"ان کی زندگی کے 100 سال میں، ہماری قومی تاریخ ... تخلیل ہو گئی ہے"۔  
خواجہ احمد فراوری

- "He was a great representative of Indian culture which in its essence excludes nothing that is valuable and worth having and absorbs what is good, noble and beautiful artistically, normally and spiritually". Rajendra Prasad.
- "Maulana Azad was very much more than a great nationalist. He was a great man, almost an institution by himself". — The Assam Tribune, Gauhati.

تو لانا آزاد ایک ایسی نادر شنیت تھے، جن کے اذار نے ہماری بگاہوں کے ہاتھ میں عسلم و آگامی کی مشعلیں دے کر ایک طرف اسلام کرام کے چہ مسود کا شیک شیک مشاہدہ کرایا، دوسری طرف آئندہ مزراں کے نگ ہاتے میں موقع پر موقع نصب فرما دیتے ۔۔۔ (غلام رسول، بہمن)  
"ان کی موت ایک مظیم انسان ہی کی موت نہیں، ایک نقیضہ المثال ادارہ کی موت ہے" (پیشان، لاہور)

اس انسانی پیسکریں علم و فضل کی ایک دینیں دنیا آہاد تھی۔ علم و فضل کی اس دینیں دنیا کا اجڑتا کوئی مسموی ہات نہیں ہے" (مشق خواجہ)



# ایک سهم کام

حضرت مولانا ابوالکلام آزاد رحمۃ اللہ علیہ کی غظیم تفسیر  
ترجمان القرآن، ابھی تک ۱۸۰ پاروں میں سوچۃ المؤمنوں تک  
شائع ہوئی ہے۔

تینیں پاروں تک ابقیہ سورتوں کی تفسیر کی اشاعت حضرت مولانا کی  
بار بار کی قیدِ فرنگ، ملک کی آزادی، تفتح اور بعد کے منگین حالات میں  
مولانا کی زبردست صروفیات کی وجہ سے عمل میں ہیں آسکی۔  
اشاعت کے اس طویل التوارکی وجہ سے، یہ فرض کر لیا گیا کہ ابقیہ سورتوں  
کی تفسیر حضرت مولانا نے کمھی ہی نہیں ہے۔

حالانکہ، ترجمانُ القرآن جلد اول کے دیباچہ میں صاف طور سے  
حضرت مولانا نے تحریر فرمایا ہے کہ :

”اور ۲۰ جولائی ۱۹۳۶ء کو آحمدی سورہ کے ترجمہ و ترتیب سے  
فارغ ہو گیا۔“

احمد رشد، مولانا کی تفسیر کا یہ باقی حصہ موجود ہے۔ اس کی طباعت کے لئے، میں  
اپنے ناہور کے قیام کے دوران، مولانا غلام رسول تھر سے سامان کرانا چاہا،  
لیکن افسوس کہ میری متعدد بار کی کوششوں کے باوجود، میرے اور ان کے دویلیاں

مستقل رابطہ قائم نہ ہو سکا۔

مولانا کی غیر مطبوعہ تحریریوں کی طباعت کے لئے، جن کا ایک ٹرا ذخیرہ، میرے علم میں تھا، مولانا غلام رسول ہر مردم سے، میری جو ختم صرسی خط و کتابت ہوتی، اس کا یہاں ذخیرہ کر دینا، ایک یادگار کے طور پر، مناسب ہو گا اور نمونہ چند ایک مقامات، حضرت مولانا رحمۃ اللہ علیہ کی بقیۃ تفسیر سے پیش کئے جا رہے ہیں۔

ہر صاحب کے مکتوبات آخر میں ملاحظہ فرمائیے۔

سورة "نور" کے ترجمہ و تفسیر کا ایک نمونہ :-

وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ  
وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَعْفِفُنَّ  
فِي الْأَرْضِ كَمَا اشْتَحَلَّ الَّذِينَ  
مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيَمْكُنَنَّ لَهُمْ  
دِيْنَهُمُ الَّذِي أَرَتَنَّ لَهُمْ  
لِيَبْدِلَنَّهُمْ مِنْ أَبْعَدِ  
أَمْمًا دِيْعَبْدَوْنَتِهِمْ لَا يُشَرِّعُونَ  
فِي شِيَاطِ

تم میں سے جو لوگ ایمان لاتے، اور اعمال صالح اختیار کئے، ان لوگوں سے اللہ تعالیٰ کا وحدہ ہے کہ ان کو زین پر خلافت عطا فرمائے گا جیسے کہ ان سے پہلے (بعض امتوں کو، خلافت عطا فرمائی تھی) اور جو دین (یعنی اسلام) اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے پسند فرمایا ہے، اسے دنیا میں ضرور فرمائے گا۔ اور ان کے موجودہ خوف کو طمینت سے بدل دیگا۔ تاکہ وہ (بہ اطمینان) اللہ کی پرستیش کریں، اور اس کے ساتھ کسی کو شرکیہ نہ گردائیں۔

### سورہ قمر قران سے ایک نمونہ :-

خدائے رحمن کے (پتھے بندے)  
تقویٰ ہیں جو زین پر (کبر و غزوہ کے  
ساتھ نہیں بلکہ) فروتنی کے ساتھ  
چلتے ہیں، اور جب جاہل لوگ ان

وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ  
يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هُوَنَا  
وَإِذَا فَاتَبَهُمُ الْجَهَلُونَ  
فَاتَّلُوْا سَلْمَانَ

رجہات کے ساتھ بات کرتے ہیں (یعنی کہ جھوٹ کرتے ہیں) تقوہ سلام  
(یعنی معاف کیجئے) کہہ کر (اگل ہو جلتے ہیں)۔

### سورہ "شمار" سے ایک نمونہ :-

وہ دن، جب نہ مال کام آئے گا نہ  
اہل دعیاں: (یعنی کوئی مادی شے  
خاندہ نہیں پہنچا سکے گی) مگر ہاں  
جس نے قلب سلیم کے ساتھ اللہ تک رسائی حاصل کرنی توہ ضرور کامیاب

يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَّلَا  
بَنْوَنَ ۝ إِلَّا مَنْ  
أَقَى اللَّهَ لِقْلُبَ سَلِيمٍ ۝  
ہو گا ۹

### سورہ "عنت کبیوت" سے ایک نمونہ :-

وُنیا کی یہ زندگی، ہیرو و لعب کے سوا  
اور کیا ہے۔ اصل زندگی تو آخرت  
(کی زندگی) ہے۔ کاس لوگ (اسے  
اچھی طریقہ اجانہ لیتے۔

وَمَا هذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا  
إِلَّا لَهُوَ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّارَ  
إِلَّا فِرَّةٌ لِحَيَّ الْحَيَاةِ لَوْ  
كَانُوا لَيَعْلَمُونَ ۝

### سورة حمزة بحدہ سے ایک نمونہ :-

باطل نہ تو اس (قرآن) کے آگے  
کھڑا رہ سکتا ہے، شے پچھے جبکہ  
پا سکتا ہے۔ وہ حکیم و حمید (خدا)  
لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ أَبْيَانٍ  
يَدْعِيَهُ وَلَا مِنْ نَفْلِيَةٍ  
تَنْزَلِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ  
کی طرف سے نازل ہوا ہے۔

### سورة زخرف سے ایک نمونہ :-

اور جب ابراہیم نے اپنے باب سے  
اور اپنی قوم سے کہا کہ جن چیزوں  
کی تم جمادت کرتے ہو، مجھے ان سے  
کوئی سوکا رہیں چہ۔ (ہاں)  
مگر جن دو اسے مجھے پیدا کیا ہے، وہی (ذات) میری رہنمائی فرمائے گی؛  
وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ  
وَقَوْمِهِ إِنِّي بِتَأْمُرٍ مُسْتَأْمَدٌ  
تَعْبُدُونَ مَا لَا إِلَهَ إِلَّا أَنِّي  
فَطَرَّ فِي كِتَابٍ سَيِّهٍ دِيَنَهُ

### سورة نہاشیہ سے ایک نمونہ :-

آسماؤں میں اور زمین میں جو کچھ  
ہے، وہ سب مکاسب،  
اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے سحر  
کر دیا ہے۔ بلاشبہ غور و فکر سے  
کام لینے والے لوگوں کے لئے اس میں معرفت کی بڑی فرش نیاں ہیں۔  
وَسَحْرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ  
وَمَا فِي الْأَرْضِ بَلْ يَعْلَمُ عِنْدَهُ  
إِنَّ فِي ذِلِكَ لَذِكْرٌ لِقَوْمٍ  
يَتَعَفَّضُ كُرْقَنَهُ

## سورة "فتح" سے ایک نہوں :-

وَهُوَ الَّذِي تَوَحَّى، جِنْ نَعَ مُسْلِمَانَوْنَ  
كَهِ دُلُونَ مِنْ الظِّنَانَ كَهِ رُوحُ بُخُونَكَ  
وَهِيَ تَأْكِهِ اَنَّ كَهِ قُوَّتِ اِيْسَانَ مِنْ  
تَأْنِيَكَهِ اَفْتَافَهِ ہُوَ جَانَے۔

هُوَ الَّذِي أَنْتَلَ السَّيْكِينَةَ  
فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَنْدَادُهُ  
إِيمَانَنَا مَعَ إِيمَانِهِمْ وَلِلَّهِ  
جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَلَا كُرْبَضَطَ  
وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْنَا حَكِيمًا

آسمانوں کے اور زمین کے تمام شکر دن کی ہاگ ڈور اللہ کے ہی ہاتھوں ہیں۔  
بے شک اللہ کی ذات علیم و حکیم ہے۔

میں شک نہیں کہ اسلام نے ایک ایسے معاشرو کے قیام کی  
کوشش کی جو نسلی، نتافی، معاشی اور سیاسی حد پذیریوں سے  
بالاتر ہو۔ لیکن تاریخ شاہد ہے کہ شروع کے چالیس یوں  
کو، یا زیادہ سے زیادہ پہلی صدی کو چھوڑ کر، کبھی بھی سارے  
مسلمان ملک صرف اسلام کی بنیاد پر مُتَحَد نہیں کئے جاسکے۔  
۰ اندیاد نزفر میں سے ایک اقتباس ۰

نامہ جزوں ۱۹۶۱ء پہنچا گئے۔

کوئی۔ مرض جو رب جنت نے دیا درجہ یہ  
ہو۔ سعیں ادا کتے جبکہ رفتہ رفتہ پیش آ جاتے ہیں۔  
وہ کوئی صحیح دھرم دوڑ کر فریجیں۔ پر دوست آ کر کہ  
یہ رسم بھروسہ کی تقدیر دل کے پہنچا گئیں جیسا کہ  
یہ دو حقیقت دہنہ کوئی وہیں نہیں ایک دینے کا کو  
ہی سکھل پڑا۔ کہ ایک صحیح دھرم کو اپنے سوار پہنچانے کو  
کافی نہیں۔ پس دینے کا رحنا ۵ جن ہے؟ ملکیں ایں  
دو دوڑ کی تاریخ پڑھئیں۔

ذی رحمۃ الرحمٰن جزوں کو روایت و رن جسے صحیح  
بلطفہ پیر رکنی۔ سید کے تسبیب پر یہ نظر دیکھو توں تو ملک دینے کا  
کافی نہیں۔ اس کی کوئی جو خوش بہتری ہے جو اس کو تقدیر  
یہ ہے کہ چیز خدا کے مکاروں کو نہیں۔ ملک دینے کا  
کافی نہیں۔ اس کے بعد پہنچا گئے جو رہنگاریں۔ جو دستہ اور کہاں  
کھلپتے کو روایت کو رکھو۔ اس کا اعتماد کیسیں فریں ایک  
کہستہ کیا ہے؟ ایں ملے تین بڑے۔ ذہ رکھنے کا تھا یہ دینے

ପ୍ରୋଫେସର ବାଟ୍ଟ  
ବୁଲ୍ଲେଟିନ୍ କାର୍ଯ୍ୟ

ଶିଖନା

45

مکالمہ میں  
جیسا کہ



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

۹ جنوری ۱۹۷۶ء

مجھے افسوس ہے کہ آپ اس روز آتے، جب میں اتفاق یہ یونیورسٹی کی ایک ٹینگ میں گیا ہوا تھا، بے حد افسوس ہوا۔ میں عموماً اگر سے باہر نہیں جاتا۔ حثیت ہفتہ کا دن اس غرض سے تقریب ہے اور اسی روز میرا باہر جانا میسکر ہر دوست کو معلوم ہے۔

بہر حال آپ اگر دوبارہ فرمائیں تو مجھ پر احسان ہو گا۔ میں خود بھی آسکتا ہوں، لیکن جس کام کا آپ نے ذکر فرمایا ہے، غالباً اس کے لئے گفتگو غریب خانہ احقر ہی پر مناسب ہو گی۔

إِنَّمَا أَوْرَعْتُكُمْ كَمِيرَكَلَّةً، اس غرض سے اتوار کا دن زیاد موڑوں ہو گا۔ اس روز مجھے اپنے کام سے فرصت ہوتی ہے، باقی دنوں میں میرا محترم تو بھی کے قریب آ جاتا ہے، اور ایک بھی نکل کام ہوتا ہے اس دوران میں فنا رائے الہمالی گفتگو نہیں ہو سکتی۔

اتوار کو آپ میں بھے کے قریب بھی تشریف لے آئیں تو دو گھنٹے ضروری گفتگو ہو سکے گی۔

امید ہے آپ بخیر ہوں، میں دوبارہ مغدرت کرتا ہوں کہ آپ آتے اور میں اگر پر موجود نہ تھا۔ والسلام علیکم ورحمة اللہ وبرکاتہ۔

نیاز مند

مہر

مگری، عرض جواب میں تاخیر کا ذمہ دار بھی میں ہوں۔ بعض اوقات عجب اتفاقات پیش آ جاتے ہیں۔ وہ تحریر بھے دوسرے روز کتابوں میں ملی۔ پھر دوست آگئے، اور میں اس پر سرسری ہی سی نظر ڈال سکا۔

اسے اٹیانے سے پڑھا، اور مصلحتی حقیقت دیہن نہیں ہوئی، تو خیال آیا کہ اپنے بچے کو بائیسکل پر آپ کے پاس بھیجنوں۔ آخر سوچا کہ پہلے معلوم تو کہوں، آپ سے ملاقات کا امکان بھی ہے، یوں دو روز کی تاخیر ہو گئی۔

آپ لطفاً ۱۲ جنوری کو مراجعت پر ان صاحب سے ربط پیدا کریں۔ میں مکاتیب ایک نظر دیکھوں تو عرض کر سکوں کہ ان کے چھپتے کی کیا کیا صورتیں ہو سکتی ہیں۔

اگر ترتیب و تقدیم میں میری تاچیر خدمات مطلوب ہوں تو غالباً یہ عرض کرنا غیر ضروری ہے کہ وہ بے تامل حاضر ہوں گی۔ میرا مقصد اس کے سوا کچھ نہیں کہ مولانا کی ہر تحریر سانچ ہو جاتے۔ کیمبل پور میں ایک صاحب کے پاس بارہ مکاتیب تھے، وہ انھوں نے چھاپ دیے ہیں۔ بچھے کھاٹھاکہ تمہیں دی سطہ میں لکھ دوں۔ وہ میں نے لکھ دیں۔ میکن کئی روز سے ان کی کوئی اطلاع نہیں آئی۔ ان صاحب کے پاس جو مخطوطات ہیں، ان کے نام ہی معلوم ہو جائیں تو بڑا احسان ہو گا۔

یہ معصوم کر کے بڑی خوشی ہوئی کہ آپ کو مولانا کے ہن انداز سے  
قریبی تعلق ہے۔ میں پہلے یہی سوچ رہا تھا کہ یہ شیفتگی تو خصوصی ربط کے  
بغیر نظر نہیں آسکتی۔ عرفی نے کہا تھا ہے  
زمانہ اہلی دل نیست من نبی دانم  
کہ بُتے دل زکدا میں دیار می آید  
آب معصوم ہوا کہ دل کی خوشبو کہاں سے آتی تھی۔ اللہ تعالیٰ  
آپ کا حامی و ناصر ہو۔ شرف ملاقات مجھے عاجز و یقین میرز کے لئے  
باعثِ اقتدار ہو گا۔ والسلام علیکم

مرتّب

باسمہ سبحانہ

مسلم ناولن۔ لاہور  
۲۵ جنوری ۱۹۶۶ء

مکرمی۔ مولانا اکثر نظری کا یہ شعر پڑھا کرتے تھے، اور  
فایلِ الہلال میں بھی یہ ایک سے زیادہ مرتبہ نقل ہوا ہے۔  
بجز محبت ہر چھ بردم، سو در محشر نداشت  
دین و داشت عرضہ کردم، کس بچنی سے بر نداشت  
مولانا کا ہم زبان ہونے کی جسارت نہیں کر سکتا۔ نظری کا دوسرا شعر  
ستاکر گذاشتن ختم کرنا چاہتا ہوں ہے

نامزد ہر ایں شرف کہ غلامِ محبت  
لاف نسب پر نسبت آدم نبی زخم

اِس عریفی کا متن عاًمِ حضیر یہ ہے کہ مجھے دو چار روز میں دو چار دن  
کے لئے راولپنڈی جائیں گے۔ غالباً ۵ فروری تک واپس آجائوں گا۔  
آپ ۷ ۸ کو مراجعت فرمائیں گے۔ میں یہ گذارش اِس لئے پیش  
کر رہا ہوں کہ میری نعیم حاضری میں آپ کو کلبہ احران تک آنے کی  
زحمت نہ ہو۔ میں واپسی کی اطلاع یہاں آگرے دوں گا پھر لقول  
نظیری ۵

چنان باروست آؤ نیزم، بہ دل گرمی و دم سازی  
کہ ورنہ نگاہِ جانبازی، بہ دشمن، دشمن آریز  
والسلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

آپ کا

مرہر

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

۱۹ فروری ۱۹۶۶ء

مکتوب ۵

بروز وصل در آن عو شم آپ خان بفار  
کہ بے من از لب من شکوہ تو داریز و  
والسلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

مرہر

# حکیم عباسی

جناب ریچ یکم عباسی قہماں پاکستان سے قبل شمار آف ایشیا اور ڈیان سے ولہتہ رہے۔ پاکستان آنکھ سندھ آبی روستے والیستہ ہوئے۔ ڈیان کے ایڈیوریل بورڈ کے گن بخت۔ انگریزی اخبار کو منٹ کے ایڈیٹر ہوتے۔ ڈیلی نیوز میں لکھتے رہے۔ ابتداء سے مسلم لیگ میں شامل ہو گئے تھے۔ قائم ٹکٹم اور وو سیز مسلم لیگ اکابر سے بالکل قریب تھے اور مسلم لیگ کی مرکزی کار دائیوں اور پالیسیوں کی تشکیل میں حصہ لیا تھا۔ ہفت روزہ (الخبراء) ہبہان کراچی کے شمار ۱۴۵ جنوری ۱۹۴۷ء میں ان کا ایک ایسیں مقالہ شائع ہوا ہے جس کا ایک اقتباس ذیل میں ملا خلد فرمائیے ہے۔

میری بھروسی یہ ہے کہ حضرت مولانا ابوالکلام آزاد جہاں جاتے جس طبقے سے بات کرتے، اس کو کانگریس پارٹی کا ہمنوا بنا لیتے جیسے اللہ والی بھوپال نے اکثر رجواریوں کو مسلم لیگ کا ہمنوا بنا آچا ہے، اور ایک حد تک کامیاب بھی رہے لیکن لیگ کی لیڈریپ کی طبقہ سے ان کی ہمنوا تھیں جو کوئی، اقليم ہندوستان کی ساری توہین، کا سٹ ہندو۔ اچھوتوں جن کی تعداد تھریا چھ کروڑ تھی، عیسائی بسکھ بدھ بعین پارسی۔ سارے کے سارے کانگریس کے ہمدرد تھے بیسی مسلمانوں کی ڈپلو میسی ایسی فرسودہ۔ ناکارہ اور پھر تھی کہ بہیشہ دہ کیہ و تہاہی رہے۔ مشرق پنجاب کا قتل عام اور انگریزوں لا پاکستان ایسی ہی نالائی کے نتائج تھے۔

”المایاد فی نوری میں ایک صاحب میرے کلام فیلوتھے یگتنی کے پیشان تھے ان کا نام اجمل علی عطا۔ مجھ سے عمر میں زیادتھے مگر قدرتی اور شکار کا شوق عطا لہذا انکے پڑھنے میں وقت کم دیتھے۔ میں پڑھنے اور امتحان میں اکثر ان کی مدد کرتا تھا۔ میں ۱۹۲۰ء میں مکملتہ ایگیا تھا اور کچھ دنوں کے بعد اسٹار اف انڈیا کا لارکن طیر پر گیا تھا۔ کہاں میں اور کہاں حضرت مولانا ابلا الحکام آزاد۔ ایک تو میں ناچیڑا اور دوسرے یہ کہ مسلم لیگی اخبار کی ادارت کا لکنک کا شیکھ میرے سر پر چھا۔ اور دوسری طرف حضرت مولانا، صدر کانگریس اور اپنے طرف زندگی میں بے حد محنت اور خروجت سے نابالغہ تھیں مولانا کا بچھہ عمل بالی گنج، مکملتہ میں باہر سے بہت محظی، مگر اندر سے بہت سجاہت اتحاد کتابیں تو میرے خیال میں چھاسوں ہزار تھیں۔ مولانا کا اپنا کرو کافی بڑا تھا۔ اندھو ڈبل ہیڈ تھا۔ دیواروں سے مگر المازیاں تھیں جن میں کتبیں بھری تھیں۔ ایک لاعل میں ہیز ہجتی کئی کرسیاں بے ترتیب سے پڑھی رہتی تھیں۔ میں نے مولانا کو ہمیشہ بیڈ پر بیٹھ دیکھا۔ چاروں طرف بیڈ پر کتابیں چھپی ہوئیں۔ پانچو چھپن کا پڑائے ہستائی کامہ کا نام اور اپنے صبور ہوتا تھا۔ مولانا کبھی کبھی چائیز جاتے بیفر دو دو کی پہنچتے۔ باہر اکڑو ہر شر قیمتی موریں کھلی رہتے تھیں۔ مکملتے اور سارے ہندوستان سے کانگریسی لیسٹدان سے ملاقات کو تھتے تھے۔ مولانا ملاقات کرنے میں کافی بخوبی واقع ہوتے تھے۔ بُٹے بُٹے لوگ دو دو گھنٹہ بیٹھتے تھے تپ کہیں بیشی ہوتی تھی۔

اجمل علی مولانا کے پرانیوں سیکھی ہو گئے اور میں ان کے پاس جلنے لگاں۔ کی مہر بانی سے وہ کبھی مجھ کو اندر کر دیا کرتے تھے اور کہہ دیا تھا کہ جو کم کر دہ راہ ہے، مگر میرا بہت دوست ہے۔ مولانا سے میری اکثر گھنٹوں باتیں ہوتی تھیں۔ وہ محنت مستحب کا ملکیتی تھے۔ مسلم لیگ اور فنڈر پاکستان کے جانی وہن۔ ان کا خیال

نہیں بلکہ ایمان حقا کہ یہ تحریک مسلمانوں کو تباہ کرنے کے لئے تخلیق کی گئی ہے۔ وہ جانتے تھے کہ میں یوپی کا ہوں ہنڑا وہ مجھ پر نیا وہ برستتے۔ ان کا خیال حقا کہ ہندو یا عیسائی تعلیم اتنا ہی کا کرداری ہے سیاسی ہرمندی، اقتصادی و سیاری کا گزاری میں مسلمان ہے پچاس پر ہے ہیں۔ لیکن مسلمان ترقی کر رہے ہیں۔ آئندہ پچاس سال میں برابر ہو جائیں گے۔ پاکستان کا ہجران قلبی صوبوں کا پیدا کیا ہوا ہے لیکن پاکستان اپنے صوبوں میں بن رہا ہے جو معنی کر کے پس ماندہ ہیں۔ جہاں انگریزوں نے بہت سختی کی تھی۔ لہذا نوہ سیاسی ترقی کر سکیں گے اور نہ اقتصادی۔ یہ اقلیتی مردوں کے مسلمان تو وہ ملے موت مارے جائیں گے۔ وہ اب تک ہندوؤں کے انتہا کے شکار ہوں گے۔ اور پاکستان چوں کہ مغلن، گزور اور سیاسی پس ماندگی کا شکار ہو گا لہذا وہ ان کی کوئی مردی ہے کر سکے گا۔ ان میں سے کتنے مسلمان، پاکستان جا سکیں گے۔ ۵ لاکھ، ۱۰ لاکھ، ۱۵ لاکھ اتنے سے محدود اشخاص کے لئے تم لوگ دن کو ۳ مسلمانوں کے مستقیل کو خراب کر رہے ہو۔ اور بہت سی باتیں حفظ مولانا نے فنا فتحی بوجہی چھ عرض کر دیں گا!

مولانا ابوالکلام آزاد کا خیال حقا کہ مسلمانوں کے اکثریتی صوبے پاکستان نہیں چاہتے۔ اقلیتی صوبوں کے مسلمان، ان پر زبردستی یہ عذاب ٹھوپن رہے ہیں۔ پہلی کو خطوط کوں سجدوں میں شایع ہوئے ہیں۔ اس میں سندھ کے اکثر مسلمانوں کے پیدوں کے خطوط میں جنم سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ پاکستان نہیں چاہتے تھے۔ یہو یہ فرض میں کا جلوسی حکومت قائم تھی، پنجاب میں ہی، معاملہ میں ہیں حقا۔ زمینداروں کا تھا چاہے ہندو ہو، سکھ ہو یا مسلمان ہو۔ سکندر حیات، خفر حیات ٹواہ اور چند نکام کے ساتھ تھا۔ صیف الدین یہاں نے پاکستان کے حق میں ووٹ دیا تھا۔ ان کا یہ حشر ہوا۔

کتاب **لشکریہ الفیسا رہیں گے** واری اردو اسلامی کتب کا سب سے بڑا مفت مرکز

# ابوالکلام اذان

## شوہش کاشیہری

عجب قیامت کا حادثہ ہے کہ اشک میں آتیں نہیں ہے  
 نہیں کی رونق پلی گئی ہے، اُفق پر مہر مبین نہیں ہے  
 تری جدائی میں مرنے والے وہ کون ہے جو خری نہیں ہے  
 مگر تری مرگ ناگہان کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

اگرچہ حالات کا سفینہ، اسیر گرواب ہو چکا ہے  
 اگرچہ مخدھار کے تپیریوں سے قافلہ ہوش کھو چکا ہے  
 اگرچہ قدرت کا ایک شہکار آخری نیسند سوچ کا ہے  
 مگر تری مرگ ناگہان کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

کئی دماغوں کا ایک انسان، میں سوچتا ہوں کہاں چکا ہے  
 قلم کی خلقت اُبڑا گئی ہے زبان سے زور بیاں کھایا ہے  
 اُتر گئے منزلوں کے چھے کے، امیر کیا؟ کاواں گھایا ہے  
 مگر تری مرگ ناگہان کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

مجھے یقین ہے، کنارِ جہنما سے پھر کوئی سسلہ نہ ہے گا  
گئے زماں کی یادگاروں سے اک نیا اولہ انبتے گا  
جہاں جہاں ہم فنا ہوتے ہیں وہاں ہاں قافلہ انبتے گا  
مگر تری مرگ ناگماں کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

ہماری مٹی، نئے زمانہ کے معبوں میں اذان دے گی  
ہمارے پرچم کی سر بلندی کو یہ زمیں آسمان دے گی  
ہمارے اجسام پر جو بیتی ہے خاک دہنی نشان دے گی  
مگر تری مرگ ناگماں کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

یہ کون اٹھا کہ دیرو کعبہ کستہ دل جستہ گام ہیپنے  
جھکا کے اپنے دلوں کے پرچم، خواص ہیپنے حوم ہیپنے  
تری لحد پر خُسہ اکی رحمت، ترمی لحد حکیم ہیپنے  
مگر تری مرگ ناگماں کا مجھے ابھی تک یقین نہیں ہے

(مولانا کے مزار پر لکھے گئے)

۱۰۔ مارچ ۱۹۵۵ء

## روح آزادا!

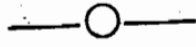
خو گزی ہے خرد اور جنوں چپ چپ ہے  
 منصف وقت کے ماتھے کی ٹھنک ڈوب گئی  
 لکشن دہر میں ہر سمت خزان چھائی ہے  
 بگلاتے ہوئے سورج کی کن ڈوب گئی



آج پھولوں میں لطافت نہ فضاوں میں سرور  
 چپ گیا وقت کے ماتھے کا چکتا خورشید  
 سمجھ سے کہتی ہے زانے کی فسول ساز نظر  
 ہے نہال غم انسان کی یہ پہلی تمیید



سو گواری ہے قیادت کے صنم خانوں میں  
 اٹھ گیا زہد و نقدس کی پرستش کا وقار  
 شام کے ساتھ شفق رنگ نثارے ڈوبے  
 اب چراغوں میں جگی ہے نہ شاخوں پہ بمار



آئینہ ٹوٹ گیا سر بگبیل ہے نظر

چل بنا ہائے تخييل کا، تصور کا امام!  
آدمیت کے مقامات کو نیند آہی گئی  
روح آزاد تجھے وقت کے شاعر کا سلام



سکیل ہیں کہ اللہ آئی ہیں طوفان کی طرح  
کوئی بھی شے مل پغم کو نہیں بھلاتی  
اے خداوند مکافات! دہائی ہے تری  
کاش آزاد کے بدے مجھے موت آ جاتی  
(ساغر صدیقی)

جامعہ حبیت الحقیق  
کتابہ بنبر (رجہ فہری)

# مولانا ابوالکلام آزاد کی دیگر کتب

|          |                       |                                         |
|----------|-----------------------|-----------------------------------------|
| 200 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد | غبار خاطر                               |
| 200 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد | تمذکرہ                                  |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | قرآن کا قانون عروج و زوال               |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | قول فصل                                 |
| زیر طبع  | مولانا ابوالکلام آزاد | خطبات اقبال                             |
| 90 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | مسلمان عورت                             |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | حقیقت صلوٰۃ                             |
| زیر طبع  | مولانا ابوالکلام آزاد | ولادت نبوی                              |
| 100 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد | مسئلہ خلافت                             |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | صدائے حق                                |
| 60 روپے  | مولانا ابوالکلام آزاد | رسول اکرم پھانسی خدا شدین کے آخری لمحات |
| 150 روپے | مولانا ابوالکلام آزاد | ام الکتاب                               |

مکتبہ حمال تیسرا منزل لاہور  
حسنے مارکیٹ، اردو بازار